

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

Targum Jonathan to the Prophets

Pinkhos Churgin



Digitized by Google

,



•

•



.



# YALE ORIENTAL SERIES

.

## RESEARCHES

VOLUME XIV







YALE ORIENTAL SERIES - RESEARCHES XIV

# TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

BY PINKHOS CHURGIN

NEW HAVEN YALE UNIVERSITY PRESS MDCCCCVII  $\varphi_l^{\circ}$ 



ВМ 930 С4

.

,

i i



.

## TO MY HONORED TEACHER PROFESSOR CHARLES CUTLER TORREY AS A TOKEN OF DEVOTION AND RESPECT THIS BOOK IS CONSECRATED

.





1

•

•

#### CONTENTS

|      |                           | Page |
|------|---------------------------|------|
| I.   | The Historical Background | 9    |
| II.  | Textual Variations        | 52   |
| III. | The Exegesis in Jonathan  | 78   |
| IV.  | General Peculiarities     | 111  |
| V.   | Interpolated Targum       | 126  |
| VI.  | Additions                 | 146  |

.

Digitized by Google



#### THE HISTORICAL BACKGROUND OF TARGUM JONATHAN

The Aramaic rendering of the Prophets belongs to the earliest translations of the Bible which have come down to us. Its importance for the textual investigation and early Biblical interpretation cannot be overestimated. While the targumist makes little display of critical study in rendering intricate passages. and while he does not pretend to present a minutely literal translation of the Hebrew text, his reverence for the letter and transmitted reading of the text must be far have exceeded that of the Greek and Syriac translators. At the same time his translation is doubtlessly based on a sounder and exacter understanding of both the etymology and usages of the Hebrew language. Again, its value may be said to rest in the fact that, forming a distinct and independent rendering of the text, it presents a helpful source in establishing the principles pursued in the early translations. A good many emendations and assumed violations of the Hebrew text on the sole basis of the translations, so eagerly sought by the modern Biblical scholar, would thus be completely done away with. It is also a mine of Agadic exegesis, to which, in most instances, parallels are preserved in the extant sources. It cannot fail to be of considerable importance for the history of that vast literature, giving in this connection new and vivid emphasis to the religious, national and political state of mind of that age in Palestine.

The authorship of the Targum to the Prophets has been the object of protracted and diverse discussion. Tradition ascribes it to Jonathan b. Uziel, the most prominent disciple of Hillel, of the first century. This single mention in the Talmud of the authorship of Jonathan and the mystic manner in which it is related, can hardly help solve the problem. There is, furthermore, the astounding fact that in the parallel passage in the





#### 10 TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

Yerushalmi<sup>1</sup>) there is complete silence of this tradition of the Babli.<sup>2</sup>) Had this tradition been common, there could have been no possible reason for the Yerushalmi to ignore the work of the distinguished and holy Jonathan, who "when he discussed the law, a bird flying near him would be burned".<sup>3</sup>)

The Talmudic tradition mentions Aquila's translation. Both Talmudim have set monuments to the Seventy. Is it because the Targum was originated on Palestinian soil, extensively used and known in Palestine, forming even a necessary part in the worship, that they failed to be impressed by it?

So the inference was drawn that the Aramaic version of the Bible fell in disfavor with the authorities in Palestine who, however, were distinctly pleased with the Greek translation, particularly the Greek version of Aquila.<sup>4</sup>) The alleged reasons for

2) Babli Meg. 3b. Blau's contention (J. Q. R., v. 9, p. 738) has no foundation. Cases of disagreement in assigning the author of a saying are numerous. It needs no explanation and consequently cannot be made a basis for a new theory.

3) Suk. 28a; Baba Bathra 134a; Y. Nedarim 5, 6.

4) Berliner (Onkelos 108-110) has even the idea of a complete suppression of the official Targumim in Palestine. Weiss (Dor Dor etc., v. 1, 200) even knows exactly the time when this suppression took place and its author. It was Rabban Gamliel, of whom it is said (Shab. 115a; Tosef. 13 (14) and with some changes in Sof. 5, 15; Y. Shab. 16, 1) that he hid the Targum to Job. So then it was he who put the ban also on the official Targumim. And it was not until the time of R. Akiba that the ban was lifted. This conjecture is read by Weiss into the phrase מי גלה סתרי לבני אדם. It is evident that the whole supposition hinges on the mere finding that Rabban Gamliel forbade the use of a certain particular Targum. That the express mention of the Targum should be taken to indicate that the other Targumim were spared this interdiction seems to have escaped their observation. Furthermore, their theory is exposed to a dangerous contradiction. If the Targum was restored in the time of R. Akiba, what sense could there have been to the contention of R. Chalafta with Gamliel the younger, a contemporary of R. Akiba, with regard to his license with the Targum, and his reminder of R. Gamliel the Elder? They should not have overlooked the remarkable coincidence presented in the story of Gamliel the Elder and his grandchild. In both instances it was the Targum to Job that evoked disfavor.

<sup>1)</sup> Y. Megilla 1, 9.

such a departure will hardly stand their ground. But aside from other considerations, this assertion is flatly contradicted by the very fact that the Aramaic version was not ignored by the Palestinian authorities. Both Onkelos and Jonathan are quoted in the Yerushalmi and Midrashim,<sup>5</sup>) while, on the contrary, the genuineness of the quotations from Aquila is doubtful.<sup>6</sup>)

It was, then, clearly this Targum which was hit by Rabban Gamliel the Elder, and which was still regarded as forbidden.

There is little to be said of Finn's conjecture (v. 1, 56, דברי חימים) that the suppression of the Targum to the Pent. was due to the introduction of the Samaritan Targum with its dangerous divergencies from the Hebrew text. This he attempts to discover in the obscure saying of Mar Zutra (San. 21b).

It needs only to be mentioned that there is not the faintest hint in the Talmud of a suspension of the Targum-reading in the worship, as he would have us believe. Rosenthal (Beth Ha-Midrash 2, 276) takes the view that the reverence in which Aquila's translation was held in Palestine was due to the lact that Greek was spoken more than Aramaic in Palestine. It is pure imagination.

5) The reader is referred to Zunz G. V., p. 67, Notes b, c. It should be remarked that the list of citations given by Zunz represents by no means an exhaustive research. It is not my present task to cite the numerous cases which, for some reason or other, he does not cite. Suffice it to state that citations from Onkelos alone in Genesis r. exceed considerably the number of citations from Aquila taken together. Com. Lerner, An. u. Quellen d. Breishit Raba 63-65. His view that the respective citations may not represent actual quotations from the Targum, is open to question. One would be at a loss to explain the identity of these citations with the rendering in the Targum. For one of the mind of Geiger, who makes the general assertion that citations from the Targumim are not to be found except in the latter Midrashim, it will be of interest the following remark in 2010 to Gen. r. 45,7: LETH CALLED ALLED ALLE

This is just as true of other cases.

6) Com. Field Hex. XVII. Of all the 12 respective citations, one, on Is. 5, 6 (Eccl. r. 11, 7) belongs to Jonathan, and yet carries the name of Aquila. Luria 1. c. would emend Jonathan but admits Jonathan is never mentioned in the Midrash. Einhorn (ad loc.) would have here Aquila agree with Jonathan, so Herzfeld (Geschichte II, 63). Equally, Weiss' assertion (Dor, v. 2, 123) that this implies Aquila must have made use of Jonathan needs no refutation. Another Aramaic quotation referring to Prov. 25, 11 (Gen. r. 93, 3) is partly taken from the Targum to Prov.

#### 12 TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

Yet they are not traced to their respective translators. Such is also the case in Babli, where this tradition of Jonathan's authorship is told. In all the many quotations from Targum Jonathan there is no single reference to Jonathan. These facts combine to show that both in Babylonia and Palestine this tradition was otherwise understood, and not until a comparatively late period did it succeed in gaining currency.

Aquila's authority, then, in these cases is a mistake. One other case, namely that referring to Lev. 19, 20 (Y. Kid. 1, 1 end) deals with a Halakic exposition. In the first place, it implies in no way a translatory interpretation. Further, the authority of Aquila given in the name of Jochanan is contested by Chiya who refers it to R. Laser, changing only the reference for evidence. On the other hand, in the Babli (Krithoth 11b) no authority is cited for the same interpretation. If the authority of Aquila was correctly quoted, then nrth should be interpreted in its general sense as nrtight is used in the Babli. His translation was not meant, and all assumptions by De Rossi (Meor Einaim, Ch. 45) and Krauss (Steinschneider Fest. 153) in this case deserve little consideration. The case of Dan. 8, 13, where Aquila is cited (Gen. r. 21, 1; Jalgut Dan. l. c.) in Hebrew, is instructive. There can be no question that the words תרגום אנכלם are an interpolation. It is Rab Huna's interpretation played on a particular form of the word and the contracted יב הונא פניוה, לפנימי זה it should read: רב הונא פניוה, לפנימי אדה"ך. It admits of no other explanation.

It is not necessary to enlarge upon these four non-Greek citations. It is scarcely necessary to state that none of these citations is to be found in the Hexapla. But of no more valid authenticity are the remaining eight Greek citations. The citation of Lev. 23, 40 (Y. Sukka 3, 5 Gem.) is a misquotation. As Field and others remarked, such a rendering is fundamentally foreign to Aquila. Besides, in Babli (Sukka 35a) this is recorded as said by Ben Azai, and deducted by the אל תקרי method. In Yerushalmi, again, R. Tanchuma is citing Aquila 'אמר ר' . This is striking. Aquila is always cited plainly. In the Midrash, however (Lev. r. 30, 8; Jalqut 1. c.), the name of R. Tanchuma is omitted. At the same time Ben Azai is cited in the Midrash as the authority of the saying חדר זה חדר ל while in Babli l. c. R. Abbahu is mentioned as the author, and in Yerushalmi (l. c.) R. Levi is the one who said it. It appears that Ben Azai's authority was particularly intended for the last part of the saying, namely the citation from Aquila, as if Ben Azai were citing Aquila. A reconciliation of the Babli and Yerushalmi on this point would appear to have been in the view of the compiler. That might have been the case in the Yerushalmi. According to one report, R. Tanchuma was the author of this exegetic note, just as Ben Azai is

Furthermore, Targum Jonathan is quoted in Babli, in many instances, in the name of Rab Joseph, the president of the Pumbeditha Academy, who flourished in the fourth century. Even as late as the author of a commentary on Taharoth, for a long time ascribed to Hai Gaon (flourished in the 11th Century), quotations from Targum Jonathan are given in the name of Rab Joseph, which led Zekaria Frankel, Schürer, Buhl, Winter u. Wünsche, Graetz and many others to take Rab Joseph as the

With reference to the allegorical interpretation of Prov. 18:21, attributed in Lev. r. 33, 1 to Aquila, it was justly characterized by Field (l. c.) along with Lev. 23:40 as "Omnino absurdae et ridiculae sunt". Com. Tanchuma Lev. 23:40 as "Amnino absurdae et ridiculae expressed without resorting to this Greek expression.

Questionable is the quotation from Aquila on Ps. 48, 21, cited in Y. Meg. 2, 4; Y. M. K. 3, 7. In the first place, Aquila renders Ps. 46, 1 by ἐπίνεανιστήτων. So also in 9:1 של שלמוח veiótytog. It stands to reason that 48, 21 was similarly rendered by him and not by the alleged atavaola . This would agree with the T. rendering ביומי מליותנא which is also indicated in the Y. (l. c.), namely בעלימות . It should also be noticed in passing that one other interpretation given there הוא ינהננו בעולם הוה agrees with the Lxx, which renders it els tous elavas, which is also i m p l i e d in Cant. r. 1, 22. The Syriac Hex., as well as Jerome (Field XXVI), would lend support to such a rendering by Aquila. The rendering átavasía cited in Field (1. c.) under column Ed. Prima, ought not to be take in serious consideration for obvious reasons. To all intents, this rendering of עלמות is so Midrashic that it would not find its way even into a less rigorous translation than Aq.

The quotation in Y. Shab. 6, 4 from Aq. on Is. 3:20 is not found in the Hex. The case of Ez. 16, 10 (Lam. r. 1, 1), containing a double rendering, may even be a quotation from Jon. The Lxx might as well



named as its author in the Babli; according to the other, it was Aquila's (interpretation, not translation). And both reports were united in the form it reads in the Yerushalmi. Either B. A. or R. T. made use of the semblance of the respective Hebrew word to the Greek word, a method pursued extensively by the Agadists (Com. Shab. 63b; Gen. r. 99, 7; com. Shorr אחרון 12, 6.). It is not Aquila's translation which is quoted. Zipper's Theory (Krauss 1. c.) as well as Rappaport's fine suggestion (ערך מלין, אחרון) employed by Krauss (1. c. 153) in this case, are superfluous. Of a similar nature is the interpretation attributed to Aquila in Lev. r. 33, 6 on Ez. 23:43. This curious explanation could hardly have found a place in the literal translation of Aquila. It does not belong to Aquila.

#### 14 · TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

real author of the T. Jonathan.<sup>7)</sup> But Rashi and Tosaphoth are unqualifiedly right in their common explanation of this curious occurrence.<sup>8)</sup> It should be borne in mind that Rab Joseph himself often cites the Targum Jonathan with the introductory phrase self often cites the Targum Jonathan with the introductory phrase gum before him.<sup>9)</sup> Furthermore, Rab Joseph also cites Onkelos.<sup>10)</sup> On the other hand, we have a citation from the Targum to Esth. 3, 1, ascribed to Rab Joseph, where it is clear from the Greek names it contains that we have a Palestinian Targum before us.<sup>11)</sup> Again, some of Rab Joseph's interpretations fail to coincide with those in the Targum Jonathan.<sup>12)</sup> In addition,

be meant, which here, as also in Ex. 27:16, agrees with Aq. as recorded in the Hex., and also disagrees, just as Aq., with its version in the Midrash. Similarly, the citation from Aq. on Gen. 17:1 in Gen. r. 46, 2; in this case also there is no telling which Greek translation was meant, for the Lxx contains also such a rendering (com. Field Hex., l. c.). The ascription, again, to Aq. of citations from other sources was demonstrated above. This might have been the case with the quotations from Aq. on Dan. 5, 5 (Y. Joma 3, 8 Gem.) and Esth. r. 6. In the former, Aq. is preserved in the Lxx only.

7) Keilim 29, 30 on Judges 3:16; IS. 3:23, 13:21; Ez. 17:7; Oholoth 18 on Is. 49:22. It is interesting that the Aruch  $(2 \mod 2, 2 \mod 3)$  cites the Targum from Hai, refraining from mentioning the source, by the same direct reference to R. Joseph and .

Com. Schürer, Geschichte, VI, 149 (4th German ed); Z. Frankel, Zu d. T., 10-12; Buhl, Kanon, 173; Winter u. Wünsche, Jüd. Lit. 1, 65.

Winter u. Wünsche, ib., would interpret the tradition as pointing to the authorship of Jonathan of the fragmentary Targum to the Prophets in Codex Reuch. Com. also Weiss, Dor, 1, 200; 2, 123.

8) Rashi, Kidushin 13a; Tos. Baba Kama 3a כרמתרגם.

9) San. 94b; Moed Katan 28b; Meg. 3a.

10) Shab. 28a; Exod. 25:5, 64; Num. 31, 50; Nazir 39a; Num. 6:9; Sota 48b: Deut. 1:49, the latter ascribed to Rab Shesheth in another recension.

11) As to the existence of a Targum to Esther at a comparatively early date, com. Megilla 17a, Mishna and Gemara 18a; Y. Meg. 2, 1. As to the assumption of Rab Joseph being the author of the Targum to Hagiog., com. Tosafoth Shab. 115a וברוד משלים משלים משלים אלים איני משלים איני משל

12) Here are some illustrations: Aboda Zara 4a, R. Joseph's in-

in the instance of the Targumic citation on Is. 33:21 put in the mouth of R. Joseph in Jomma 77b, it is given in the name of Rab in Rosh Hashana 23a, and on no authority in Shek. 6, 2, Gem. It may be further stated that in some instances the authority of R. Joseph is omitted; these are introduced by the impersonal Tagain, it should be noticed that Onkelos to Genesis 49:27 and Gen. 30:14 is said in the name of Rab and Levi (Zebachim 54a) and still this would not constitute sufficient evidence to place the name of Rab on Targum Onkelos. The evidence in question presses in the direction of an entirely different conclusion, and that is, that so general was the ignorance of the authorship of the official Targumim that quotations from them were permitted or had to be recalled on the authority of the one citing them.

There is no need to dwell at length on the fanciful hypothesis first formulated by Drusius and later set forth in his peculiar way by Geiger and supported by Karpeles, connecting Jonathan with Theodotion.<sup>13</sup>) According to this theory, the Targum Jonathan is founded on the Greek translation of Theodotion, while Targum Onkelos is based on Aquila.<sup>14</sup>) But the Theodotion version, which is rather a revised version of the Lxx than an independent rendering, and whose Pharasaic origin is open to question, and whose author shows a scant knowledge of Hebrew, could hardly become the groundwork for the Rabbinic Targum Jonathan. There is not the remotest agreement between them, either as to the principles employed or as to the rendering, except in the names of the translators, and only a

terpretation of Ez. 9:6; Shab. 26a on Jercm. 52:16; Shab. 54b; Kethuboth 6b on IS. 17:8, which involves an Halakic exposition cited also in Shab. 56a. This is contained in the Toseftoic addition on the margin of Codex Reuch. That Rab Joseph, however, was also an independent interpreter appears from his interpretation of Gen. 10, 2 (Joma 10a), in which he disagrees with the extant Targumim, while Ps. Jonathan agrees with R. Simoi (R. Simon in Gen. r. 37, 1).

<sup>13)</sup> Geiger, Ursch. 163; Carpeles, History (Heb.) 159.

<sup>14)</sup> Com. Rapaport זכרון לאחרונים 3; Luzzatto אגרות 214; Adler נחינה לגר Introduction.

highly powerful imagination would be taken by its suggestiveness.

With the collapse of these theories: with the tradition in complete silence over the name of the author of the official Targum to the Prophets, and in utter lack of other evidence leading to the establishment of a tenable hypothesis, there is no use in further attempts to solve the riddle. There was no single author to impress tradition, and in so far as the name of the author is concerned, the discussion should be considered as concluded. But there is another question closely allied with this problem. which calls for consideration. Many writers on this subject speak of a revised redaction of the official Targumim. Some assert that the revision was stimulated by a missionary desire to supply the Gentile world, speaking an Aramaic dialect, with a correct rendering of the Torah, as Luzzato, supported by Rappaport, would put it.<sup>15</sup>) Others would look for its cause in the careless handling by the early Aramaic translators of the Hebrew Berliner and Geiger adhere to the theory that the text 16) revision was brought about by the necessity of furnishing the congregations in the Diaspora, particularly in Babylonia, with a unified and carefully redacted Aramaic version of the Bible.<sup>17</sup>)

It should be first borne in mind that these theories start from the viewpoint that these Targumim were, so to speak, rejected in Palestine and consequently found elevation to general reverence in Bablyonia. This theory of Palestinian disregard for the Targum is already shown to be erroneous. On the whole, however, this theory will, on full examination, prove to be perplexing. The question arises, how is it, that the redactors permitted renderings to remain in the Targum which unmistakably signify a different reading from the Masoretic text? 18)

N

18) Com. chapter on textual variations, group A. As to Onk.,

<sup>15)</sup> Luzzatto, Oheb, VIII; Rapaport l. c.

<sup>16)</sup> Meor Enaim, Ch. 45.

<sup>17)</sup> Ur. 164, Nach. Schriften 4, 103; Berliner, On. 108-110. Com. Rapoport לייד אברות שר 214. Weiss, Dor 11, 123; Deutsch in Smith's Dictionary of the Bible 3411. Com. also Jost, Geschichte d. Jud., v. 2, 54, Note 1.

It is further assumed that the revision was made necessary in order to make the Targumic interpretations conform to current Halakic exposition. If this were the case, we should expect to find the Targum in complete harmony with current Halaka. But this is far from being the case. Onkelos presents a long list of cases where it differs from the formally accepted Halakic interpretations and decisions. So are the renderings of Exod. 21, 24 and Lev. 24, 19, 20 against the accepted Halaka. "transmitted from Moses and so seen at the court of every generation from Joshua and on" (Maimonides 1, 6 הלכות חובל ומויק) that a monetary and not a corporal retaliation is meant (Baba Kama 83b, 84a); Lev. 19:32 disregarding Baraitha Kidushin 32; Deut. 23:18 against Halaka. Sifri l. c.: San. 54b: Abodah Zara 36b. (com. Maimonides יד החוקה איסורי ביאה ב, הל"א, and Magid Mishna l. c.). In all of which the Targum undoubtedly has preserved an afterwards superseded Halaka.<sup>19)</sup>

The same may be said, in a certain measure, of the Agada. Many are the cases both in Jonathan and Onkelos where the popular interpretations are ignored but which could hardly be ignored by a later redaction.<sup>20</sup>) Pseudo-Jonathan and the Frag-

20) Some examples: Is. 17:8; Kethuboth 9b; Ezek. 1:14; Hagiga 13b; com. also the singular rendering of vv. 5, 6. Com. Hag. 1. c.; Kid 72a, referring to 2K 18:11. Both official Targumim abound with such cases.

Yawetz (א תולדות יעדאל) v. 9, 254-264) is the author of a novel theory, namely, that Rab Joseph was the redactor of both Onkelos and Jonathan, as it is evident from the Targumic citations in the Talmud which are quoted in his name. These Targumim have originated from the Greek translation of Aquila, which was translated into Aramaic.

17



com. Rosenthal in Weiss' Beth Talmud, 2, 284. The adduced evidence, however, tends rather to contradict his hypothesis of a late single composition of T. Jonathan. Com. also רכת המד 1, 220.

<sup>19)</sup> It is instructive to notice the rendering of the respective cases in Ps. Jonathan, which conform with the Halaka. This betrays the hand of a later day editor. The Ps. Jonathan, as is generally known, contains some Halakic interpretations conflicting with the current Halaka, which led some writers, among them Geiger, to regard it as a mine of early, Sadducean Halaka. Com. Revel, Karaite Halaka, p. 18.

#### 18 TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

mentary Targum may serve as instructive illustrations. Finally, there are many inconsistencies in reference to certain principles followed in the Targum (com. groups B and C in the chapter on textual deviations). which would not have occurred had it proceeded from the hand of a single redactor. Nothing, again, can account for the silence in the Talmudic sources over an act of such magnitude and importance. The tradition of the Babli of the official Targumim can hardly be taken in any degree to contain the historical kernel of a single authorship. It might be assumed, on the other hand, that it does not, in substance, imply that Jonathan was the author of the extant Targum or of one lost, but points to the fact that this great Rabbi was preeminently skillful in the interpretation of the Prophets. Targum would then be used in this case in its acquired and more general sense. Targum as a quality is counted among the merits of the fellow student of Ionathan. Rabban Iochanan b. Zakkai,21)

What has been said of Jonathan is true of Onkelos. There could not have been a revised redaction of the magnitude the sponsors of this theory maintained. The corruptionist hypothesis rests on the doubtful foundation that the unofficial Targumim, as Pseudo-Jonathan, to which unfavorable references are supposedly made in the Talmud, preceded the official Targum. But just the reverse may be true, namely, that these extra-Targumim were built upon the official Targum. Suffice it to say that the existence of "Our" Targum, stated by Tanaitic authorities, implies the fact that the other Targumim existed along with the official Targum.

Rab Joseph edited and put them in final shape. Hence the name of Aquila (Onk.) on the Targum of the Pentateuch and also of the Prophets (namely, the citation in Eccl. r. 11, 3 from Jonathan Is. 5:6, which was considered above) and of Rab Joseph on the Targum of the Prophets and also of the Pent. (the citation in Sota 48b). It is the queerest of theories propounded on the question of the authorship of the Targumim. Ingenuity must fail when one identifies the literal Aquila with the interpretative Jonathan.

<sup>21)</sup> Soferim 16, 8: אמרו עליו על רבן יוחנן בן זכאי שלא תניח ורשה Soferim 16, 8: אמרו עליו על רבן יוחנן בן זכאי שלא תניח ואגרות מדרש הלכות ואגרות, which is omitted in the modified version of this saying in Sukka 28a and Baba Bathra 134a; so also in אגרת דרב שרירא iso also Sifri Deut. 179: למען ילמד ליראה, מלמד שהמורא מביא לידי מקרא, מקרא מביא לידי תרגום תרגום מביא לידי משנה,

But this does not imply that no change was introduced in the existing official Targumim. Certain traces in the Targum carry unmistakable evidence of a Babylonian recast, which was, however, of a very limited scope.

This will be discussed later. The substance was left untouched. Consequently, we may rest assured there was no unified authorship even to the extent of a thoroughgoing redaction. But before advancing other views with regard to the authorship, we might well direct our attention to evidence preserved in the Targum.

It should be noticed at the outset that tradition assigns an early origin to the official Targumim. The same tradition which vaguely ascribed the Targum to late authorities is sponsor of the statement that they originated far back of the age of these authorities. Of Jonathan the tradition makes clear that he "said" the Targum from the mouths of the Prophets Haggai, Zachariah and Malachi. With regard to Onkelos the tradition explains that Onkelos only restored the Targum, which originated with Ezra. The latter was inferred, in the name of Rab, from the interpretation of Nehemiah 8:8, according to which genru carries the meaning of nrula (R. Judan, Nedarim 37a; Gen. r. 36, end). Making all allowance, the Targum Jonathan contains evidence pointing to a comparatively early date. Evidence of a general character consists, first, of the textual deviations which abound in Ionathan as well as in Onkelos. 22) The same may be said with reference to the unacceptable Halaka, found in Onkelos. This fact points to a date when these matters were still in the balance. Why, however, they were permitted at a later age to remain in the Targum can easily be explained. There was first of all the tradition referring the Targumim to the last Prophets and Ezra, which cast a halo over them, and none would venture either to question the propriety of the ren-

<sup>22)</sup> Rosenfeld's long list of supposed deviations from the M. T. in Talmud (Mishpachoth Soferim, Vilna, 1883) will be found on closer examination to present no contradiction to this statement. With minor exceptions, nearly all the adduced cases are of a Midrashic nature and should be regarded as such.

dering or attempt to emend them, just because they appeared amazingly striking.

There was no cause for general alarm. The Targum was read verse for verse with the Hebrew Text, which would bring home to the reflection of the hearer the established reading.<sup>23</sup> Still, precaution was sought to exclude a possible impression that the Targum represents the right reading. I am persuaded to interpret the causes for the limitations placed upon the reading of the Targum in the light of this supposition.<sup>24</sup>

The elimination of anthropomorphisms, so persistently carried through in the official Targumim, goes back to an early period. It is a tendency which has its roots in the movement that gave rise to the 18 Tikune Soferim (Mek. Ex. 17, 7) and to the substitution of descriptive appelations (Adonai, Heaven, etc.) for the name of God.<sup>25)</sup> In the later part of the Amoraic age a reaction set in against this tendency, which did not reappear until the Arabic Era. This principle would not have been so singularly stressed in the 4th century in Babylonia, not to speak of the 7th century. Numerous anthropomorphic substitutes were eliminated in the official Targumim by the latter redactors, to whom, it would seem, the anthropomorphic expression was no longer terrifying and repugnant.

It will be of some interest in this connection to note the relaxing of this principle in the Targum to Hagiog., which is certainly later than the Targumim to the Pent. and Prophets. This targumist does not hesitate to render literally such expressions as God laughs (Ps. 2:4; 37:13), God sees (Ps. 33:13; 35:17, 22 etc), God's eyes and eyelids (Ps. 11:4; 33:18), God's hands

25) It was this tendency which influenced both the Aramaic and the Lxx versions. Com. Z. Frankel, Vorstudien, p. 175; Einfluss, pp. 30, 82, 130; Palaest u. Alex. Shrift., 21 et seq.; Zeller, Philosophie d. Griechen, v. 3, 11; 3, 253.

<sup>23)</sup> Com. Meg. 23b; Tos. Meg. 3; Rosh Hashana 27a.

<sup>24)</sup> Com. Sota 39b and Y. Meg. 4, 1 Gem. The alleged reason שלא ואמרו תרגום כתוב בתורה becomes more sensible if interpreted to mean that the public should not suppose the Targum version to correspond to the established reading.

(Ps. 119:73).<sup>26</sup>) This reavels the notions of a later generation, which would undoubtedly have come to the surface in the official Targumim, had they been its production.

The term gran, employed in the Targumim to cover anthropomorphic expressions, strikes me also as of early origin. It should be noticed at the outset, what a good many have missed to observe, that there is nothing in it to imply Greek influence. It represents no identity. It disavows the slightest implication of an agency. It is merely a term of speech adopted to disguise anthropomorphic presentations, for the awe-inspiring exaltation of God, hiding the face, like Moses, for fear "to look up to God". It was intended not so much to interpret or explain as to remind and evoke a higher reaction. It is fully employed in the same sense as TET or TEN is used in the Bible, in which image was certainly cast.<sup>27</sup>) In a later age, under the influence, it would seem, of the Greek Logos, this term acquired the meaning of a definite essence, an embodied heavenly power approaching an intermediary agency.<sup>28)</sup> The realls to Moses;29) it visits, surrounds and kisses.80) In the Book of Wisdom, probably of Palestinian origin, the all-powerful word of God leaps down from heaven, "a stern warrior into the midst

- 28) Com. Gen. r. 4, 2.
- 29) Lev. r. 1, 4.
- 30) Cant. r. 1:13.

<sup>26)</sup> L. Ginsburg in the Jewish En. Anthropo. seemingly failed to take notice of this distinction when he made the unqualified statement that the earlier Targumim retained in translation such expressions as the hand, finger, eye etc. of God. This is true of the Targum to the Hagiog. only. In Jonathan an evasive substitute is always employed in such cases. As to the hand of God, com. Joshua 22:31; 1S 5:7; 1K 18:46; Is. 5:25, 9:11, 11:11, 15:31, 3; Jer. 1:9 etc. As to finger, com. Exod. 8:15 with the exceptions of Exod. 31:18 and its parallel in Deut. 9:10, in which case, it seems, the substitute was eliminated, as in the creation story, in order to avoid an explanation that the tablets were given by some inferior power, or to escape the danger of allegorizing the fact of the tablets. Com. further Exod. 33:12, 13; 1 Kings 8:29; Is. 1:15; 43:4; Jer. 7:30.

<sup>27)</sup> In Ps. 33:6, 9; 107:20; 147:15, 18; 148:8  $T_{CR}$  is a descriptive term for the action of God, while in 119:89 it is descriptive of the Torah.

#### 22 TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

of a doomed land".<sup>31)</sup> The term מימרא, then, could not have originated in a period when it might be taken to signify a distinct God-like power. In its use in translation it would have the effect of investing the מימרא with all activity, God being inactive and nothing could be more horrible to the non-Hellenistic Jew than a transcendentalism of the Alexandrian mould. As was noticed before, the later Bablyonian redactors have limited in the Targum the use of the מימרא It is remarkable that in the creation story all anthropomorphic expressions are, contrary to principle, literally rendered. In most of the parallel cases in Ps. Jonathan מימרא is inserted. The reason for that might be found in the new significance which this term had assumed, so that the application of this term in the creation story would carry the implication that some other power, separate from God, was the author of the act of the creation.<sup>32</sup>)

The Targum to the Prophets is not wanting in more specific evidence, although this sort of evidence is admittedly scant. This T. is far from being Midrashic. It is primarily a translation, and the chief concern of the translator is to find the right meaning and the interpretation of the word and phrase; it is not seeking to explain the exigencies of the age, or to propound the mysteries of the generations. It does, however, in a few cases make use of allegory. In the allegorical interpretation unmistakable allusions were preserved to events which can be placed. The events extend over many periods, which furnish us the clue to the historical origination of the Targum.

Direct historical reference is made in the Targum to Hab. 3:17: ....זי מעשה זית... די תאנה לא תפרח ואין יבול בנפנים, כחש מעשה זית... The Targum interprets this to refer to the four Kingdoms ארבע שרבע 33) But referring to Rome, the version reads ישתיצון רומאי

33) The reading of the extant editions וגברי עובדי כוכבים ומולות

<sup>31)</sup> Wisdom 18:15. Com. also 16:12; 4 Esd. 6:38.

<sup>32)</sup> Com. On. Gen. 3:9, 22; 5:2; 6:3. In all these cases Ps. Jonathan has איז inserted. In Gen. 8:1 there is a complete agreement in the translation between On. and Ps. Jonathan, except that the latter has איז מימיא. No explanation can plausibly account for that, except the supposition that a later redactor, out of fear for a possible misleading inference, and who would not feel irritated over an anthropomorphic expression, eliminated איז מימיא in the respective cases.

IS. 28:1: הוי עטרת גאות שכורי אפרים... translating allegorically: וי די יהיב כתרא לניותנא מפשא רבה דישראל ויהיב מצנפתא לרשיעיא ורבית מקרש תושבחתיה . In the same way also vv. 3, 4. Allusions are here made to the deplorable state of the High Priesthood. The reference may go to the Sadducean Hasmonean rulers, particularly to Alexander Jannaeus, who incurred the deadliest hatred of the people. This hatred of the "sinners who rose against us"; who "laid waste the throne of David in tumultous arrogance" (Ps. of Sol. 17, 4-8); who "utterly polluted the holv things of the Lord (1, 8) and had profaned with iniquities the offerings of God" (2, 3).<sup>35</sup>) Reference to John Hyrcanus is made in Ps. Jonathan to Deut. 33:11, according to Geiger (Ur. 479), which, however, may also be equally applicable to the father of Mattathias. John, whom later authorities, mistakenly, took for a High Priest. The failure, however, of the targumist to allude to the Kingship of the sinful High Priest, speaks against this supposition. It is a safer supposition that the Herodian High Priests or the state of the High Priesthood under the Roman Procurators, when this most sacred dignity became a salable article, is here

23

is a later emendation, probably to escape the rigors of the censor. It should read with Lagarde, וגברי וון

<sup>34)</sup> Com. Ant. XVII. 21. As to the date of the Census, com. Schürer, Geschichte, 4th German ed. VI, erste Anhang. Com. also Hausrath N. T. Times (Eng. ed.) v. 2, pp. 74-83. It was this state of mind from which emanated the curious rendering of והמכעלה (Is. 3:6) והמכעלה, taxation, against the Agadic interpretation to mean the Law (Chag. 14b; Gittin 43b). Com also Is. 55:5.

<sup>35)</sup> Com. also 8:10, 13, 26. Com. Buchanan, Charles, Apocrypha, II, 628.

meant.<sup>36)</sup> I am persuaded to believe that the targumist had in mind particularly the appointment by Herod of Annanel to the High Priesthood, which by right and general expectation was to belong to Aristobul III.<sup>37)</sup>

IS. 64:11: העל אלה התאפק is so rendered as to give vent to the general excitement of the time. It runs: העל אלין תתחסן ואת יהיב ארכא לרשיעיא רמשעברין בנא ער עלמא ; likewise Hab. 3:1. The wicked are the rulers over the people. They are not the Gentiles, Romans, whom the T. would call either by name or by the general appelation או יעממיא, נוים general appelation or by the general appelation או יעממיא, נוים sapplied to the wicked of Israel only. I am inclined to think the allusion is made to the Herodian rulers rather than to the later Hasmonean rulers. The expression ואת יהיב ארכא nean rulers. The expression ואת יהיב ארכא been intended for Alexander Jannaeus, whose rule was not too long, being then followed by the just rule of Alexandra. The targumist would, at the same time, place the beginning of the Herodian rule in the early days of the Antipater's political ascendency. There are other references to the Herodian rulers.

Hos. 4:13 על כן תזנינה בנותיכם is rendered על כן מונין בנתכון עממיא בנתכון רנסבתון לבניכון מן עממיא בנתכון רהואה לכון מבנת עממיא וכלתכון רנסבתון לבניכון מן.

<sup>36)</sup> Com. Ant. XX, 8, 8; Pesachim 57a; Tos. Menachoth end. אוי לי מבית ביתום, אוי לי מאלתם, אוי לי מבית חנין, אוי לי מלחישתם, אוי לי מבית פתרום, אוי לי מקולמוסם; אוי לי מבית ישמעאל בן פאדי. אוי אוי לי מאגרופם שהם כהנים גדולים ובניהם וחתניהם אמרכלים ועבדיהם חובמים את העם במקלות,

Also Lev. r. 21, 5; Y. Yoma 1, 1:

<sup>...</sup> אלא מקדש ראשון שעל ידי ששמשו באמונה שמשו בו י"ח כהנים, מקדש שני על שהיו נומלין אותה בממון וי"א שהיו הורגין זה את זה בכשפים שמשו 8' כהנים, ומהן שמעון הצדיק מ' שנה, כיון שחזרו להיות משכירין אותו בדמים היו שנותיהן מתקצרות, מעשה באחר ששלח ביד בנו שתי מדות של כסף... היו שנותיהן מתקצרות, מעשה באחר ששלח ביד בנו שתי מדות חמנורח, ועמד אחד ושלח ביד בנו שתי מדות של זהב... אמרו כפה סיח את תמנורח, Com. Yoma 9a.

<sup>37)</sup> Ant. XV, 2, 4. This reference might also be applicable to the High Priest Simon the son of Boethus, whose daughter Herod loved and married, and, in order to augment the dignity of the family, conferred upon him this high honor (Ant. XV, 9, 3). Although a priest of note, his elevation to office in this manner and the overthrow of Jesus the son of Phabet, his predecessor, brought upon him the indignation of the people and the hatred they entertained for the Herodian dynasty.

This is certainly an early T.; v. 14 is interpreted literally. Had it been the intention of the T. to soften some harsh expression flung against the morality of the lewish daughters, it would have been followed in the other v. But the former deals a rebuke to the Herodians, who have intermarried with Gentile rulers. Herod married a Samaritan woman (Ant. 12, 2, 19); his son Alexander-Glaphira, daughter of Archelaus, King of Cappadocia (Ant. 16, 1, 2); Drusilla, the sister of Agrippa II. was prevailed upon to transgress the laws of her forebears and to marry Felix, the procurator (Ant. 20, 7, 2), while her former husband, the heathen King of Emesa and the second husband of her sister Berenice, the King of Cilicia, though circumcised. would hardly be regarded as a proselyte. The latter renounced his conversion as soon as Berenice left him (Ant. ib.). The cohabitation of Berenice with Titus (Dio Cassius 66, 15) is a further instance. It was the general reaction towards this open violation of the Law which the Rabbi would express in the only safe way through the exposition of some Prophetic utterance.

Of a more pronounced nature is the reference contained in the T. to Is. 65:4 דיתבו בכברים ובנצורים ילינו – הישבים בקברים בקברים ובנצורים ילינו דבנו מעפר קבריא ועם פנרי בני אנשא דיריו . It is a valuable historical statement of the erection of Tiberias. Herod Antipas built it on a site strewn with sepulchres. This was resented by the orthodox Jews, who would not, on account of uncleanliness, settle there, even after the sepulchres had been removed. Herod was on that account impelled to bring pressure to bear on the first settlers, a great many of whom were strangers, poor people and slaves. (Com. Ant. 18, 2, 3; Gen. r. 23, 1). The whole incident was soon to be forgotten, as the city came to assume great eminence in the Great Rebellion, although the more scrupulous would still hesitate, until the time of R. Simon Ben Jochai (com. Shab. 34a) to settle in certain parts of it. So that this indignation of the targumist must emanate from the very time of the act of Herod. This T. belongs to 28 C. E.

I am inclined to think that the T. to Am. 6:1 נקבי ראשית הנוים – הנוים בני עממי – הנוים בני עממי – הנוים and their followers, who would give themselves foreign names, and were not known, like the Hasmoneans, by the Hebrew double. As it is well known, Jews during the Hasmonean rule would unhesitatingly give themselves Greek names. But this practice grew abominable in the sentiment of the people in the days of the Herodian rulers. There are many references to this effect in the Agada (Exod. r. 1, 30; Lev. r. 32, 3; Tan. Balak 25, etc.), all of which, I suppose, emanated from that period. Com. also Hos. 8:12.

The reference in T. to Ez. 39:16 to the destruction of Rome is interesting. It suggests that the T. took Rome as 313. As Gog is the Messianic foe of Israel, one feels that in the time of either the Great or the Bar-Kochba Rebellion, the revolutionaries, in their pious and Messianic mood, would take Rome as the prophetic 313, so that its overthrow is sure to come. Hence the source of the targumic interpretation. I am also led to believe that this was the reason why the T. turns the gloomy and miserable description of the "Servant" (Is. ch. 53) into a most glorious presentation. The targumist, living in a time when the Messiah stood at the head of warring armies, could hardly have conceived those objectionable features in a literal sense. V. 5 points clearly to Bar Kochba.

Mi. 5:9, 10, 12 האברתי מרכבתיך... ארבר שליך מקרבך והאברתי סוסיך מקרבך והאברתי מרכבתיך... והכרתי ערי ארצך והרסתי כל מבצריך... והכרתי פסיליך ומצבותיך מקרבך. The T. changes the simple meaning of the words and renders them this way:

ואשיצי סוסות עממיא מבינך ואוביד רתיכיהון (9). ואשיצי קרוי עממיא מבינך ואוביד רתיכיהון (10). ואשיצי עלמי עממיא וקמתהון מארעך ואפניר כל כרכיהון תקיפיא (10). ואשיצי צלמי עממיא וקמתהון .

This is a curious rendering. The second half of v. 12 is rendered literally. All other references in the Prophets to the idolatry of Israel are rendered literally by the T. But the T. in these verses is construed to give expression to the popular resentment of the act of Herod to construct heathen cities in Palestine, and the erection in them of temples and statues.

Another allusion to a contemporary situation is found in the Targum to Judges 5:11. The interpretation reads: מאתר רהון אנסין להון ונסבין דביריהון בית מכונת לסטין ומתובת מוכסין is here the twofold reference to the robber and to the publican. In both aspects the hint is to the last days of Jerusalem. The ab-

Digitized by Google

horrence for the publican, who was considered an outlaw,<sup>38)</sup> was general among the people in those troublesome days. Regarding the former, the implication seems to be of the activities of the Sicarii under the Procuratorship of Felix or Festus, particularly the latter, of whom Josephus says that upon his coming Judea was afflicted by robbers while all the villas were set on fire and plundered by them.<sup>39)</sup> The targumist is setting the mark on the facts against which his generation most vehemently reacted.

The interpretation of the T. of ויפקדם במלאים (Is. 15:4) ויפקדם במלאים is also suggestive of an event preceding the destruction of the Temple which is told in the Talmud of Agrippa I, that wishing to know the number of the people while avoiding its prohibition, he asked the High Priest to count the Paschal sacrifices.<sup>40</sup>) I would not, however, stress this evidence. A later targumist might as well have used for exegetical purpose a current Agada.

Of more historical suggestiveness is the Targum to Ze. 11, 1 interpreted to refer to the heathen peoples and the destruction of their cities. This verse was interpreted by Rabban Jochanan b. Zakkai to imply the pending destruction of the Temple, which was generally accepted. <sup>41</sup>) Why a targumist living in a generation inpressed by the destruction of the Temple should select so strange an allegorical interpretation is hardly conceivable. It would seem that he did not know of the destruction of the Temple and was imbued with the political Messianism, which was an important factor in the Rebellions.

The Targum, however, also contains evidence pointing to a period subsequent to the destruction of Jerusalem. Is. 54:1

40) Pesachim 64b; Tosefta 4. Com. Wars 6, 9, 3. There are strong reasons for assuming that it was a historical reality.

41) עד שגער בו, רבן יוחנן בן זכאי אמר לו: חיכל חיכל מפנימת (אור שגער בו, רבן יוחנן בן זכריה בן אתה מבעית עצמך, יודע אני שסופך עתיד ליחרב וכבר נתנבא עליך זכריה בן אתה מבעית עצמך, יודע אני שסופך עתיד ליחרב וכבר נתנבא שליחר ביו כייה אתה מבעיה עליק אני שסופר עתיד ליחרב וכבר מפנימים, אחה מבעיה מסופר עליק אני שמות לבנין וכייה אחה מסופר עדוא פרא מסופר עליק אני שמות לבנין וכייה אחה מסופר עדוא פרא מסופר עליק מפנימים, אחה מכנימים, אחה מפנימים, אחה מפנימים, אחה מפנימים, אחה מפנימים, אחה מבעיה מסופר עליק מפנימים, אחה מכנימים, אחה מכנימים, אחה מסופר עליק מפנימים, מפנימים, אחה מסופר עליק מפנימים, אחה מסופר עליק מפנימים, אחה מסופר עליק מפנימים, מפנימים, אחה מסופר עליק מפנימים, מפ מינימים, מפנימים, מפנימיים, מפנימים, מפנימים

<sup>38)</sup> Com. B. Kama 113a, Mish.; Shab. 39a; San. 25b.

<sup>39)</sup> Ant. XX, 9, 10. The distinction should be drawn between the patriots and the sicarii who, to all intents, were robbers of the vilest sort and employed by Felix for the purpose of inflaming unrest to screen his outrages.

כי רבים בני שוממה מבני בעולה the Targum interprets ארי סני יהון ארי סני יושלים צדיתא מבני רומה יתבתא.

In the same sense Is. 2:5 ער עקרה ילדה שבעה ורבת בנים אמללה is rendered in the Targum בו ירושלים באתתא עסרא עתידה . Ierusalem is here seen to be desolate. Rome is in its bloom. There is still the thirst for revenge from Rome, which also found expression in the Targum to Is. 25:12 meaning by Come, and Ez. 39:16. Com. also Targum Is. 32:14. The targumist lived in a period following the destruction but not too far away. Mi. 7:11 is interpreted in the T. to refer to the cessation of the persecutions of the nations: בערנא ההיא יתבטלו נוירת עממיא . The reference is to the situation which arose in Palestine after the rebellion of Bar Kochba. The targumist had in mind the persecutions of Hadrian. It is hardly appropriate to the political repressions of the Roman Procurators. It might be well applied to the persecutions of the Byzantine rulers which, however, could hardly have found room in the Palestinian Targum, known and used in Babylonia in the third century.

A less pronounced indication of a post-Destruction age is suggested in the T' to Malachi 1:11 ובכל מקום מקטר מנש לשמי rendering: ובכל עידן דאתון עבדין רעיתי אנא אקבל צלותכון... וצלותכון כקורבן רכי קרמי.

The conception implied here that the prayer replaced the sacrifice is an outgrowth of the age following the destruction of the Temple, after the cessation of sacrifice. The sacrifice was regarded with so much holy reverence by the Rabbis, that such a conception would be considered an attempt at the divinity of the sacrifice.<sup>42</sup>

Finally, the Targum to Is. 21:9 may also be of historical contents. Here the Targum reads כבל בכל בכל גנלת אף עתידא wish is here expressed for the downfall of Babylonia. This suggests an age of persecution in Babylonia against the Jews.

<sup>42)</sup> This conception has its origin in the saying of R. Jochanan B. Zakkai: השלגו כפרה אחת שהיא כמותח (Aboth of R. N. 4, 5). Com. saying of R. Shmuel b. Nachmani on this verse המנחה (Jalqut l. c.). So saying of R. Eliezer וותר מהקרבנות (Berak. 32b). Com. Jalqut Eliezer ממרו ישראל רבש"ע בזמן שבה"מק אדם : קרב קרב יקר און בידינו אלא תפלה, אמרו ישראל הניון און בידינו אלא תפלה.

Babylonia in an earlier period was looked upon with admiration by the Jews. It was only after the fanatical Sassanides had established themselves on the throne of Persia that the large Jewish population of Babylonia began to experience the same tribulation which their brethren in Palestine were undergoing under the Roman rule.<sup>43</sup> After the new departure in the ruling dynasty, Babylonia, like Rome, incurred the bitter resentment of the Jews. Before the Chebarin (Magii) came to Babylonia, we are told in Gittin 17a, the saying of R. Chiya: "God knew that Israel could not bear the persecution of the Edomites, so he led them to Babylonia" was true, but after their arrival Rabbi Bar Bar Chana was right in his utterance: אימולא רבר עשו This period is implied in the Targum to Is. 28:20 יסני מרוא.

On the other hand, the fall of Babylonia is with the author still a desire, a fervent expectation. The overthrow of Babylonia by the Arabians is not yet in sight. There is no other allusion in the Targum to the Arabs. So that this allusion to Babylonia affords us a terminus ad quem.

To check up the findings, the scant evidence preserved in the Targum to the Prophets falls apart in different groups. Some

<sup>43)</sup> Com. Saying of Rab. עתידה פרס שתפל ביד רומי Yoma 17a; also Pesachim 54a: תנו רבנן שבעה דברים מכוסים מבני אדם... ומלכות פרס חתול There is a striking parallel interpretation in Ps. Jonathan Gen. 15:12 referring נפלת to Persia: דעתידא למיפל ולית לה זקיפא ומתמן... or in the version of the Frag. דהא היא מלכותא דפרסיא דעתידא למפל ולא . It should be remarked that Ps. Jonathan introduces here the Messianic conception of the Four Kingdoms of the Exile, the Fourth being Edom or Rome. The targumist in this instance dismisses Rome, placing in its stead Persia-Babylonia. In the Midrash (Gen. r. 44, 2), on which this interpretation is based, nie is referred to Edom with the parenthetic note: ויש שמחלפין נופלת עליו זו בבל . It is clear that both in the Midrash and the Ps. Jon. Babylonia (or Persia) had come to be regarded as worse than Rome, as fully expressed in the saying of Rab. At the same time, it is made clear in the Midrash that the interpretation of as referring to Bablyonia is based upon Is. 21:9, consequently the Targum to Is. 21:9 was either known to them and used by the Ps. targumist or that the interpretation in the respective cases was simultanously originated. The former assumption, however, is the more plausible one.

#### 30 TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

are pointing to a pre-Destruction date, some to a period immediately following the Destruction, some, again, to a still later period. But they do not lead to contradicting results. The evidence demonstrates in a most excellent manner the progressive composition of the Targum until it assumed its present form. During this long time, the Targum was submitted to changes of different natures, when finally, before the Arabic invasion of Babylonia, it was indorsed in the shape in which it has come down to us.

We shall now devote our attention to a study of the relation between the official Targumim. There is a conspicuous affinity between Onkelos and Ionathan. Most of the early writers on this subject were struck by it but failed to realize its extent, which consequently lead them to different conclusions. So, while De Rossi and Herzfeld were certain that Onkelos knew the Targum to the Prophets, Zunz took the view that Jonathan had Onkelos before him, whom he quoted in Judges 5:26; 2 Kings 14:6; Jerem. 48:46.44) Herzfeld would consider all these citations as later interpolations.<sup>45</sup>) But on closer study of the official Targumim the cases of agreements between them will be found to be so numerous and of such a nature that they can be explained neither on the hypothesis of interpolation nor on the assumption of one having made use of the other. The reader will first be referred to the chapter on general peculiarities of Jonathan. The peculiar treatment by this T. of certain expressions, to distinguish between the holy and profane: Israel and other peoples; the belief in a second death for the wicked, all are found in Onk. Besides, there are numerous other cases in which both Targumim agree. I will cite here the Ps. Ionathan only to show that there could be a different rendering in the respective cases.

Josh. 1:6 חזק ואמים Targum תקף ואלים. So Onkelos Deut. 31:7. Ps. Jon. איתוקל ואתחייל.

ib. 1:9 את תחת Targum תתבר So Onk. Deut. 31:8. Ps. Jon. תתירע.

45) L. c.

٦

<sup>44)</sup> De Rossi Meor Enaim I. c.; Herzfeld, Geschichte I. c.; Zunz, G. V. I. c.

וא מים 13.13 ויעמדו נד... So Onk. of חמת מים 15. 3:13 ויעמדו נד... 16 (Gen. 21:14, 15, 19). Ps. Jon ויקין דמיא In Exod. 15:8 סמו כשיר. Onk. זיקא Onk. זיקא . Ps. Jon. זיקא . The Targum to Psalms 33:7; 78:13 is זיקא

ib. 7:21 אדרת שנער Targum אדרמשני . So Onk. Gen. 14:1. Ps. Jon. פונטוס.

ib. 10:26 ויתלם על חמשה עצים Targum אליבתא. So Onk. Lev. 40:19; Deut. 21:22, 23. Ps. Jon. קיסא.

ib. 12:5; 13:13 והמעכתי Targum ואפיקורום. So Onk. Deut. 3:14. Ps. Jon. אנטיקירום <sup>46</sup>.

ib. 13:3 ולשבט לוי לא נתן משה נחלה, יהוה אלהי ישראל הוא Targum נחלתם Also במתנן די יהב להון יי אלהי ישראל אחסנתהון Targum נחלתם Ezek. 44:28 ואחזה לא תתנו להם בישראל אני אחזתם Targum Targum ואחזה לא תתנו להם בישראל אני אחזתם Targum of Deut. 18:2 מתנן דיהבית להון אינון אחסנתהון עשרים וארבע מוהבותא. But Ps. Jon. ה׳ הוא נחלתו רכהונתא.

ib. 14:4 ומנרשיהם Targum ורוחיהון. Also Ezek. 45:2; 48:17. So Onk. Lev. 25:34; Num. 35:2, 3, 4. Ps. Jon. ברולין.

ib. 20:1 ערי מקלט Targum קרוי שיזבותא. So Onk. Num. 35:6, 11, 13. Ps. Jon. קרוי דסטלן.

ib. 20:5, 9 נאל הדם Targum גאל הכא. So Onk. Num. 35:19, 21, 24, 25; Deut. 19:6. But Ps. Jon. .

ib. 20:5 כי בבלי דעת Targum ארי בלא מרעיה. So Onk. Deut. 19:4. Ps. Jon. בלא מתכוין.

ib. 23:16 ארעא דערתם מהרה... Targum ותובדון בפריע מעל ארעא. טבתא. So Onk. Deut. 11:17. Ps. Jon. טבתא מעילוי. ארעא משבחא.

Judges 5:8 יבחר לו אלהים חרשים Targum כד אתריעו בני ישראל למפלח למעותא חדתן רמקרב עבידא דלא איתעסקו בהון אבהתהון Onk. to Deut. 32:17 אלהים לא ידעום חרשים מקרוב באו... 7 Fragmentary ורתן דמקריב אתעבירו לא איתעסקו בהון אבהתכון חרתנין Sifri l. c. and Friedmann On. and Ak., p. 65.

18. 13:12 ואתחסנית Targum ואתחסנית. So Onk. Gen. 45,1. Ps. Jon. למסוברא.

46) Kohut's suggestion on these renderings (Aruch אמקירום) will only serve the point in question.

ib. 15:7 שור Targum הנרא. So Onk. Gen. 25:18. Ps. Jon. 47)

ib. 23:22 ואתקינו Targum ואתקינו. So Onk. Exod. 16:4. Ps. Jon. ואתבררו-6"א. ויומנון

ואתחממו Targum ואתחממו. Also Jerem. 47:15. So Onk. Deut. 14:1. Ps. Jon. לא תנורון בשריכין.

2K. 5:16 ויפער ביה Targum ואתקיף ביה. So Onk. Gen. 19:3. Ps. Jon. פיים.

ib. 5:19 כברת ארץ Targum כברת אראי. So Onk. Gen. 35:16; 48:7. Ps. Jon in former: סינעי אשוון עללתא בארבע in latter: סינעי ארעא.

ib. 6:18 ויכם בסנורים Targum בשברירא. So Onk. Gen. 19:11. Ps. Jon. בחווררוריא. Frag. בהדבריה.

ib. 16:6 ותריך Targum ותריך. So Onk. Deut. 7:22. Ps. Jon. וינלי

ib. 18:32 ארץ זית ורבש Targum ארעא רזיתהא עברין משחא דעא רזית ווכש . So Onk. Deut. 8:8. Ps. Jon ומן תומרייתא עברין ומן תומרייתא עברין

ib. 21:6 וענין ונחיש ועשה אוב וידענים Targum וענין ונחיש וענין ונחיש ועבר . So Onk. Lev. 19:26; 20:6; Deut. 18:10, 14. Ps. Jon. אחירי עינין.

ib. 23:25 ובכל מארו Targum ובכל מארו. So Onk. Deut. 6:5. Ps. Jon. בכל ממונכון .

IS. 3:20 הצערות Targum ושירי רנליא. So Onk. Num. 31:50 קרישיא מן אורניהון. 9s. Jon. קרישיא מן אורניהון.

Jerem. 7:24 etc. בשררות לבם Targum בשרהור לבהון. So Onk. Deut. 29:18. Ps. Jon. בתהות יצרא ביש.

Ezek. 12:7, 8, 12 עלמה Targum קבלא. So Onk. Gen. 15:17. Ps. Jon. הומטא. Gen. r. 45, 9 המיטתא.

47) Ps. Jon. agrees with On. and Jon. in Gen. 16:7; 20:1. Onkelos renders בין רקם ובין הגרא (ibid 16:14) בין קרש ובין ברד presumably influenced by 20:1 בין קרש ובין קרש ובין קרש בין קרש ובין . Cases of this sort are numerous in Onkelos. Similar cases in Jonathan are cited in the chapter on textual deviations. But as to Ps. Jon., the rendering also of שור 16:7; 20:1 was חלוצה as in 28:18, in which the Fragmentary concurs. Evidence for this is presented in Gen. r. 45, 9: האלוצה Ps. Jon. to Exod. 15:22. Gronemann's (Pent. Über., p. 20) argument on this is thus a miscalculation. ib. 20:39 ואת שם קרשי לא תחללו עור Targum לא גתחלון. So Onk. Exod. 20:22; Lev. 21:6, 12, 15; 22:32. Ps. Jon. תפסון But ואחילו (Jer. 31:4) נמעו כרמים וחללו Ps. Jon. פרקיה.

ib. 28:13 אדם פטדה ויהלם תרשיש שהם וישפה Targum סמקן ירקן וסבהלם כרום ימא וכורלא ופנתירון שבויז אומרגדין. So Onk. Exod. 28:17, 18, 19, 20. But not so Ps. Jon. and F.

Joel 2:13 ארך אפים ורב חסד Targum מרחיק רנז ומסני למעבר מרחיק רנז ומסני למעבר . So Onk. Exod. 34:6. Ps. Jon. שרד רוח...

These cases are of special interest also for determining the nature of the relation between Onkelos and the non-official Targumim. But of equal importance are the cases of agreement between the official Targumim in which the non-official Targumim concur. They also belong to Onkelos. I do not intend to raise the question of the origin and history of the non-official Targumim to the Pentateuch. I have my own view of them, differing appreciably from those offered. But whether we assume with Bacher that in the Fragmentary is preserved a relic of the ancient and original Palestinian Targum on which were based both Onkelos and Ps. Jonathan which form stages of the same Targum.<sup>49</sup>) or whether we choose the simpler view enunciated by Traub u. Seligson, that Ps. Ion, and the Fragmentary are to some extent a critical revision of Onkelos.<sup>50</sup>) there is the general recognition of the common ground of these Targumim and Onkelos. The fact, therefore, that they agree with Onkelos cannot be construed to impart to the cases in question a different character.

Josh. 10:11; 14:6, 7 מקרש ברנע Targum רקם ניאה So Onk. and Ps. Jon. Num. 32:8 etc.

ib. 12:2 ועד היבס Targum יובסא. So Onk. and Ps. Jon. Gen. 32:23; Num. 21:24 etc.

49) Z. D. M. G., v. 28, 60-63.

50) Frankel's Monatschrift, 1857, 101 et seq. Gronemann (Pent. Ubersetz., p. 8, note) also thinks that the Fragmentary and Ps. Jon., especially the latter, have expanded Onkelos.

<sup>48)</sup> This is true only when it is spoken of profanation of God (Is. 48:11; Ez. 20:9, 14; 22:36; 27:33); profanation of the Sabbath (Is. 56:2, 6; Ez. 20:16, 21, 24, 38). But when it is spoken of profanation of the land and temple NDDN is employed.

ib. 11:2; 12:3 כנרות Targum גינוסר. So Onk. and Ps. Jon. Num. 34:11 etc.

ib. 12:8; 10:13, 20 אשרות Targum משפך מרמתא. So Onk. and Ps. Jon. Deut. 4:49.

Judges 1:6 ובני קיני Targum ובני שלמאה. So Onk. and Ps. Jon. Gen. 15:19 and Frag. Num. 24:21, 22.

ib. 3:8 ארם גהרים Targum ארם די על פרת. So Onk. and i's Jon. Gen. 24:10.

ib 17:5, 12 וימלא את יד Targum וומלא. So Onk. and Ps. Jon. Exod. 28:41.

18 19:13, 16 תרפים Targum צלמניא So Onk. and Ps Jon. Gen. 31: 19, 34, 35.

2S 1:19 הצבי ישראל Targum אתעתרון. So On. Exod. 33:21 . ותהעתר – ונצבת Ps. Jon. ותהי מעתר . Also Deut. 29:9.

1K 11:36; 15:4 למען היות ניר Targum מלכו. So Onk. and Ps. Jon. Num. 21:30 ונירם .

2K 3:13 ...לא אל... Targum בבעו ...So Onk. and Ps. Jon. Gen. 19:7, 18.

ib. 5:21 ואתרכין Targum ויפל מעל המרכבה So Onk. and Ps. Jon. Gen. 24:64.

ib. 19:37 ארץ ארום Targum לארעא קרדו. So Onk. and Ps. Jon. Gen. 8:4. (Ps. Jon. [רקדרו]).

There is also agreement between them with regard to the belief in a second death for the wicked in the Messianic Age. So Jon. Is. 65:6; Jerem. 51:39. Both Onk. and Frag. render Deut. 33:6 האל ימה האובן ואל ימה מותא תנינא היה יחי ראובן בחיי עלמא ומותא תנינא – יחי ראובן ואל ימה יחי ראובן בעלמא ולא ימות במותנא תנינא רבה : Frag.: יחי ראובן בעלמא ולא ימות מותנא תנינא רבה יחי ראובן בעלמא ולא ימות מותנא תנינא היה יחי ראובן בעלמא ולא ימות מותנא תנינא חיר יחי ראובן בעלמא ולא ימות מותנא תנינא חיר יחי ראובן בעלמא ולא ימות מותנא מיון ושמאל גימות So Onk. and Ps. Jon. Gen. 13:9. Is. 14:9 רמאים המות Ps. Jon. Gen. 15:20. Chayjoth in רמאים גימות אנרים לא אורת בקרת הוד ימון שברים לאנר אנרח שנה אנרים ליחי אנרת בקרת is rendered in the rendering of אנרא בריש by Onk. Everywhere in Gen. it is rendered שנראי with Exod. יהוראי is the rendering. The motive for that might be the exegetical saying of R. Simeon b. Jochai on Gen. 49:8:

<sup>51)</sup> Cited also in Gen. r. 33, 2.

<sup>52)</sup> Page 8.

אמר ר׳ שמעון בן יוחאי יהיו כל אחיך נקראין על שמך, אין אדם אומר אמר ר׳ שמעון בן יוחאי יהודי אנא. ראובני אנא, שמעוני אנא אלא יהודי אנא.

In that Ps. Jon., with a single exception, agrees. (Gen. 43:32). But Exod. 21:2 כי תקנה עבר עברי 21:2 and Deut. 15:20; 13:12 כי תקנה עבר עברי 21:2 שוה order, it would appear, to avoid the misinterpretation: the slave of an Israelite (com. Mechilta l. c.). Jonathan as a rule renders יהוראי – עברים 1S 13:3, 17; 14:11, 21; Jonah 1, 9. But Jerem. 34:9 (also 14) יהוראי את שפחתו (The T. follows Onk. and Ps. Jon. rendering לשלח איש את עברי והעבריה. לשלחא בר ישראל ובת ישראל ובת ישראל ובת ישראל ובת ישראל ובת ישראל ובת ישראל אונים אונים

Zech. 12:8 ובית דויר כאלהים Targum כרברבין. So Onk. and Ps. Jon. Gen. 6:4 בני האלהים.

This comparative list could be extended appreciably. But the number of cases presented are sufficient to show the real nature of the problem. There could be found sound explanation for the similarity between Onk. and the Frag. and Ps. Jon. even were we not to proceed along the lines of the theories offered, for they are exploiting the same field, the Pentateuch. Why, however, should an author of a Targum to the Prophets seek harmony with Onkelos in many comparatively unimportant details of rendering, will hardly be possible to explain. Could not the Targum to the Prophets have its own way of rendering in the respective cases? Neither could it be the way of a redactor. But this Targum, like the Mishna, Tosefta, Talmudim and Midrashim, had no single author: there was no single revision. The inference will yield the only possible conclusion that there was a common source for the official Targumim. They were originated in one and the same time; in one and the same way, under one and the same circumstances and share a com mon history.

They were the product of the Aramaic rendering of the portion from the Law and the Prophets read in public worship. The Lxx had a similar origination, although later generations, actuated by propaganda motives, formed a different notion of the act.<sup>53</sup>) The official Targumim are the work of genera-

<sup>53)</sup> This view is held by most scholars. "Sie verdanken nicht der Wissenschaft sondern dem Relig. Bedürfnisse" (Frankel, Vorstudien,

tions. They were formed and reformed through many centuries, gradually, invisibly. They were not a new attempt, supplanted none, but are the continuation of the Targumim used in the service.

Hence also the remarkable balance between the paraphrastic and literal so skillfully maintained in the official Targumim. That formed a necessary condition with the regulations of the reading in early as in later ages.

The Lxx assumed the same course. There was sought an exact rendering, a simple and ground understanding, as close to the original as possible. Literalness was insisted upon and expository rendering would only be tolerated in difficult or poetical passages, or where the danger of a misinterpretation had to be averted. I completely disagree with Zunz, Geiger, Bacher 54) and others, who insist on the priority of the Midrashic Targum to the literal. Their theory is wrong. It is built upon, it would seem, the doubtful foundation that the poetical and difficult passages were first to be rendered.<sup>56</sup>) But as they can furnish no evidence it is just as safe to assert that the simpler passages involving a literal rendering were rendered either first or at one time with the poetical ones. Invoking again the Lxx, the literalness is the conspicuous feature in them and not the paraphrastic. The exposition of the Law and the Prophets held on the Sabbaths in the synagogue in Alexandria left little trace in the Lxx. Nothing approaching the Philonian exposition has

Digitized by Google

<sup>20).</sup> Com. Tischendorf, V. T. G. XIII; Geiger, Urschrift, 160; König, Einleitung, 103.

<sup>54)</sup> Zunz, G. V., 344; Geiger, Ur., 425. Com. Frankel, Über d. Zeit etc., Ver. Deut. Orient, 1845, 13. Bacher ib. 64, after asserting that the literalness of Onkelos was a later and Babylonian tendency, is not in the least disturbed when, following this assertion, he draws a list of cases in which Onkelos is expository while the Frag., the original and oldest, according to his view, is literal. Com. also Ps. Jon. Deut. 33:26 rendering the v. literally, while Onk. and Frag. are exegetical.

<sup>55)</sup> Com. Steinschneider, Jewish Lit. (Heb.) 20. He also takes the view that the Targum in essence was not different from the Midrash, assuming that the Targum originated from single translation of difficult words. Like Geiger and Bacher, he asserts (ib. 190) that from these (Midrashic) Targumim resulted the simpler and exacter understanding of the Bible. It is certainly a curious and queer process.

found room in the translation. It was the knowledge and not the exposition of the Bible which formed the prime necessity for instituting the reading of the translation. These writers have exaggerated innocent sayings in the Mishna reproaching renderings of certain targumists, which are found in Ps. Jonathan. Because they are cited in the Mishna and because they were rejected, they came at once to be regarded not only as belonging to an early Targum but to the earliest. Consequently, the exposition preceded in point of time the literal which marked a new departure and had been accomplished in Babylonia. But these citations could as well belong to a later Targum. On the contrary, the way they are quoted provided provided in Statement (1997) and the set of another Targum upon which these new Targumim had attempted to encroach.<sup>57</sup>

Again, it should be borne in mind that the Agada had been the product of a generation subsequent to the simple exposition of the Soferim and the Zugoth. The exegetical element in the Targumim was influenced, and on occasion determined, by the Halaka, which also had a progressive history. But the Targum existed before the new tendencies made their appearance.

The official Targumim thus represent the early as well as the later recognized Targumim used in public worship. Through common use there had been a continuous interchange of influence between them. It is customary to consider the T. to the Pentateuch as older than the T. to the Prophets.<sup>58</sup>) This opinion rests on a questionable argument. There can be no doubt that the introduction of the Targum in public service dates back to a comparatively early period. But in my judgment it had not originated before the Maccabean age.<sup>59</sup>) There is sufficient evidence in support of the view that Hebrew had not

<sup>56)</sup> Y. Berakoth 5,3: ואיליון דמתרגמין עמא דבני ישראל כמה דאנן. דאומר ומורעך לא תתן . The other citation in Megilla 25a reads: האומר ומורעך לא תתן שמיא which carries the same implication.

<sup>57)</sup> Com. Z. Chajoth on Megilla 25a.

<sup>58)</sup> It is interesting to note that later tradition also assigns to the Targum to Pent. an earlier date. Com. Sifri beginning וואת חברכה. Com. Maimonidas מימות עזרה תקנו שיהא שם תורגמן לעם : הל' תפלה, יב of the T. to the Prophets he proceeds only to repeat the regulations appearing in the Mishna.

<sup>59)</sup> Com. Kautzsch Gram. d. Biblisch-Aram., p. 4.

## 38 TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

only been well understood in Palestine in the time of Ezra and Nehemaia, but that it had been the vernacular tongue.<sup>60)</sup> There is, on the contrary, no positive evidence either that Aramaic had been in those early days the vernacular among the Jews in Palestine or even that the general ignorance of the Jews of the Aramaic tongue of the period of the Kings had entirely passed. What use would that generation have for an Aramaic version of the Law?

But whether it had been introduced in the period immediately preceding the Maccabean uprising or in the early days of Maccabean rule, it is certain that when the need of the Targum arose there had already been established the custom of reading in public service from the Prophets as a supplement to the reading from the Law. As the reading from the Law goes back to Ezra,<sup>61</sup> and because of the greater interest in the knowledge

<sup>60)</sup> Frankel, Paläst. Ex., 208, 280, consistent with his literal interpretation of the tradition that the Targum originated with Ezra, accepts the genial but useless theory put forward by De Rossi (l. c.) that Onkelos was consulted by the Greek translators. But unlike De Rossi, Frankel would not consider the Aramaic version—a corrupted rendering of the original. Rapaport, Different tet. 3, takes the same view, and it should be followed by all others of the same mind as regards the date of the origin of the Targum. To overlook the difficulty arising from an assumption that either the Targum had not been carried to Egypt, or, being in use, that it exercised no influence on the Lxx, would certainly be unforgiveable.

<sup>61)</sup> The Karaites ascribe the reading of the Haftora to Ezra (com. Neubauer, Aus Petersburger Bibliothek, p. 14); Abudraham placed its origin in the persecutions of Antiochus. But whatever cause one may unearth (com. Büchler J. Q. R. v., p. 6 et seq.), one outstanding cause was the institution of the reading of the Law in public service. The reading from the Prophets served the purpose of administering an admonition as to the holiness and observance of the Law. I completely agree with Büchler that the introduction of the reading of the Pentateuch had its origin in the festivals (J. Q. R., v. 5, p. 442). Thus the Sifra to Lev. 23:43; Sifri to Deut. 16:1; Meg. 4a, 32a. The Law was read by Ezra on the festivals of the New Year and Tabernacles (Neh. 8:2, 8, 18; 9:3). The reading on Saturday appears to have arisen later, when synagogues arose outside Jerusalem. Hence the supposition that the selection of definite portions for each festival preceded the definite apportioning of the Sabbatical reading. I disagree, however, with the motive to which Büchler attributes the origin of both the Pentateuchal

of the Law, the necessity of an Aramaic translation of the Law might have been earlier appreciated than that of the Prophets. But no sooner was the reading from the Prophets instituted than the necessity of an Aramaic rendering became apparent. Although the Greek translation of the Pentateuch leads all other books of the Bible in point of time, not even a century passed before the Prophets "and the other writings" were to be found in the Greek tongue.

As far as the general ordinance is concerned, no distinction is made between the Targum to the Law and the Targum to the Prophets. Accordingly, it is said in Soferim 18:4 ומן הדין לתרנם לעז ולנשים ותינוקות כל סדר ונכיא של שבת לאחר קריאת התורה. In the Mishna Meg. 21a, 23b; Yerushalmi 4, 1, 5, the Targum to the Prophets is discussed alongside with the Targum to the Prophets is discussed alongside with the Targum to the Law, the limitations on the reading of the former being less rigid than the latter for other reasons מיניה הוראה Again in Mishna 25a; Tosefta 4 (3); Y. Meg. 4, 11 a list of passages both from the Law and the Prophets is given which were not to be translated. Both were not considered obligatory, so that their omission in the service would not call for repetition, as it is made clear in Y. Meg. 4, 6

and Prophetical readings, which would place their institution at nearly the same date. One should not resort to the magical Samaritan influence in order to find the cause for such an ordinance when it is readily presented in Nehemia: "And on the second day there gathered themselves together unto Ezra, the expounder, to obtain again intelligence of the words of the Law. And they found written in the Law that the children of Israel should dwell in booths during the feast in the seventh month. And (they ordered) that they should publish... throughout all their cities and through Jerusalem saying, go forth unto the mountain and fetch leaves to make booths, as it is written (13-15)." It was the ignorance of the people of the ordinances of the festivals which formed the cause of the reading from the book of the Law. These passages present sufficient ground for ascribing the ordinance of the reading from the Law to Ezra. This might also be implied in the tradition ascribing it to Moses. Com. B. Kama 82a. The Haftora is much later, and dates to the end of the third century or the beginning of the second century B. C. Direct and positive evidence cannot be furnished. Early tradition is silent over it. But what has been said above and the fact that a Greek translation of the Prophets had already been made at that time, and also the mention of the Prophets in Ben Sira in a manner suggesting general acquaintance with them by the people, lend support to this view.

יוסה מן מה דאנן חמיין רבנן נפקין לתעניתא וקראין ולא מתרנמין הדה. אמרה שאין התרנום מעכב . This is in substance implied in the saying of R. Chalafta b. Saul, Meg. 24a, as interpreted in To-safoth 1. c.

But the reading from the Law and from the Prophets in the Sabbath service had not been definitely set as late as in the time of the composition of the Mishna. The selection was left to the discretion of the individual community. Any portion from the Prophets, as from the Law, would be read.<sup>62</sup>) The readings were translated. Hence the rise of a Targum to all the Prophetical books. The author of the official Targumim was the congregation. The Targum in its first stages had no definite shape. The reader framed the translation at the reading of the original. Every reader had his own choice of words and his own way of rendering. He was only conditioned to present a close and exact rendering.

But with the persistence of the Targum and its growing significance the free translation progressed by various degrees to a definite and unchangeable form. Anything which endures

<sup>62)</sup> Com. Maimonides ונראה שלא היה: כסף משנה. הל' תפלה. יב, יב להם באותו זמן הפמורות קבועות כמונו היום אלא כל אחד היה מפמיר ענין The same may be applied to the reading. of the Law. Only the reading on the festivals, including the New Moon, Purim and Chanuka, the Four Shabbaths, Maamodoth and days of fasting, are indicated (Babli, Meg. Mish. 30b; Y. Mish. 3, 4, 5, 6, 7). There is no hint of a definite Sabbatical reading. The words חווריו לכסדרו (Y. Meg. 3, 5, 7; Babli 29a, 31a) should not be taken literally. The interpretation of R. Ami and Jeremia Meg. 30b refers to a time when there was a definite reading both from the Law and P. Had there been definite portions for the Sabbatical readings from the Law, there would certainly be also a definite selection of parallel Prophetical readings. There could be no reason why there should be a discrimination against the Prophetical reading. I am fully convinced that there existed a definite Prophetical reading for each festival enumerated in the Mishna. It is true, that in both Y. and B. the reading from the Law is given while no mention is made of the Prophetical readings. But the Tosefto, while registering for the festival only the readings from the Law, is, however, indicating for the Four Sabbaths the Prophetical readings side by side with the reading from the Law. If there had existed definite Prophetical readings for the Four Sabbaths, there had certainly been definite Prophetical readings for the more important festivals, and yet no mention of them is made in the Tosefto. The reason may be simple: it mentions

#### THE HISTORICAL BACKGROUND

in humanity, as in the universe, tends to shape. It had become necessary to lay down certain rules to regulate the translation. How is the verb or adjective of a collective noun to be rendered: in singular, as in original, or in the plural? Is the literal sense to be considered or the implied meaning? How about the anthropomorphic expressions, shall they be rendered literally to the annoyance of the worshippers or explained away, and how? There are passages involving a Halakic interpretation of great importance. or a controversial point between the parties; shall such passages be left over to the intelligence of the reader, who might not be trained in the Halaka? A way of rendering had to be early devised, which the reader was to follow. The first attempts at uniformity were directed towards single phrases or words. Gradually they spread to include the less dangerous regions. The Rabbis, by concerted authority at each time, were responsible for the change. An excellent illustration is furnished us in Y. Meg. 4, 1 and Bik. 3, 4. In one case it is the rendering of Deut. 26:2). The targumist rendered מנא, but R. Jona, holding it to be improper to present the first fruits in any other receptacle than a basket, objected to this rendering and insisted upon the rendering of dot, as the Targumim to the Pent. have it. Another case was מצות ומרורים (Exod. 12:8), which the targumist rendered ירקונו the rendering ירקונו being

the more important, the Pentateuchal reading. The same may be said of the Mishna also.

But we know that there were no definite Prophetical readings for the Sabbath. The Mishna points out certain portions from the Prophets which are not to be read. Y. Meg. 4, 11 מרכבה; דור ואמנון Y. Meg. 4, 12; Babli 25a, while according to R. Eliezer בהורע את ירושלים (Ez. 16) should not be read.

Had the passages represented a definite Sabbatical reading, a substitute reading would be indicated which should be read instead of the interdicted ones.

It should be borne in mind that all these portions from the Prophets cited in the Tosefta (ibid), with the exception of Ezek. 1, have not found a place on the calendar of the Haftora. The attempt of Büchler to discover the early divisions of the readings from the Law and the accompanied readings from the Prophets is highly hypothetical. Again, the definite mention of the Targum in the Mishna and Tosefta shows that the Targum was introduced before a definite order of the Sabbatical readings had been introduced.

misleading as to the proper kind, Jeremiah would force the targumist to retranslate it in a different way. The third case concerned the rendering of תורים ובני יונה (Lev. 5:7), and R. Pineas would not allow to render שמימין אל תורים. These cases demonstrate the peculiar manner in which the composition of the T. was accomplished.

Although the official Targumim were in a definite shape in the time of R. Akiba, 63) the process of transformation had been still going on to a comparatively late date. It affected both the literal and exegetical rendering. Some older exegetical renderings were rejected and replaced by others. Of the rejected, some have been preserved in the Ps. Jonathan, which in itself is an Aramaic Jalqut comprising also later Agadic material. Rejected paraphrases of the Targum to the Prophets might be those which appear on the margin in the Codex Reuch, and in some early editions. Although the notes prefaced תרנום אי contain Agadic material of a later date, they contain elements which might have been first incorporated in the Targum but rejected later as not to be read in the service. The same may be said of those ascribed to although being on the whole an attempt to simplify and to supplement the extant T. Again, the duplicate renderings which are found both in Jonathan and Onk. can be explained by the fact that one formed the older explanation while the other represents a more recent one but which for some reason had not succeeded in dispossessing the older one. This explains also the curious renderings of certain verses, one half retaining one rendering while the other half contains a remnant of a different rendering. As rejected paraphrases may be considered the Targum to Micah 7:3, quoted in Rashi, and another quoted in the name of Jehuda of Paris on 2S 6:11.64)

Digitized by Google

<sup>63)</sup> Com. R. Akiba's homily on Zek. 12:1 (Moed Katan 28a), which shows that R. Akiba knew the Targum to this verse. Com. R. Jehuda's saying referred to above; also Beraitha Baba Kama 17a וכבוד עשו לו במותו זה חזקיה מלך יהודה שיצאו לפניו שלשים וששה אלף הלוצי כתף, דברי ר' יהודה. א"ל נחמיה, והלא לפני אחאב עשו כן,

<sup>64)</sup> Com. Zunz, G. V. 80: מצא הרב זללה בשם יהודה מפריש מפזז יונתן תרגם :Com. also Rashi, Ezek. 27:17 . ומכרכר תר' ירוש' מדווי ופיימוי חמי מנית ופנג בחמי די חוש... מפי ר' שמעון מצאתי שמצא במקרא תרגום ירושלמי דחושלא וקלמא.

The same can be said of the selection of words in the rendering. It should be noticed at the outset that the remarkable unity exhibited in the official Targumim is strongly emphasised also in the wording of the translation. Once the Aramaic word was set for a Hebrew word, you are certain to find it in each case where this Hebrew word occurs. An illustration of this amazing fact is presented in the rendering of the names of peoples, countries and cities. Other instances can be picked up at random. It demonstrates in a most emphatic way the scrupulous rigor with which the work of the Aramaic rendering had been accomplished. If, therefore, a word is rendered in one place one way and another way somewhere else, we are certain to have two different Targumim of the word in question. But apart from cases of this sort which are contained in the official Targumim, variations have come down to us from different sources. Concerning Onkelos variations are contained in Ps. Ionathan. In some cases in which Ps. Ionathan has a different Aramaic word for the Hebrew from that contained in Onk., the Fragmentary will be found to correct it, replacing it by the one used in Onkelos. There is, however, no means enabling us to discover which of the two represents the earlier form. They might have had their origin in the same time. Two communities might have coined them at the same time. Instructive instances are presented in the different renderings given by Rav and Levi of Gen. 49:27 (Zebachim 54a); ib. 30:14 (San. 99a), Onkelos agreeing with that of the former; R. Jehuda and Nehemia-of Gen. 18:1 (Gen. r. 42, 6). Variations of this kind are not wanting also in the Targum to the Prophets. Some have been preserved in Ionathan. A good many others are contained in Talmud and Midrashim and in the marginal notes in the Codex Reuch., under the names of ת"א, ס"א, ל"א, פליג, ואית דמתרגמי. In a few cases of the latter the variant will be seen to agree with Ps. Jonathan and Fragmentary. This fact lends new support to the view of the common source of all Targumim. The former cases shall be considered first.

Joshua 19:8 בעלת באר Targum ... געלת... So is the T. of ישל (ib. 11:17; 12:7) בעל חרמ׳ (Jud. 3:3) בעל גר (Jud. 20:33) etc.

Judges 6:38 הספל Targum בספל אדירים אדירים לפנא Targum

(ib. 5:25) Targum בפילי גבריא. The latter is the rendering of קבעה (Is. 51:17, 22). So is rendered קערת כסף (Num. 7:13) in Ps. Jon.; Onk. מנסחא.

Judges 8:21 השהרנים Targum ענקיא ; in Is. 3:18 it is rendered by סבכיא. The latter is given to Judges by א"5 in Cod. Reuch.

18. 19:13, 16; Ez. 21:26; Za. 10:2 חרפים Targum עלמניא Judges 18:17, 18, 20 while איז has עבימא אווי.

ib. 16 וכביר העוים Targum ונורא רעיויא. But ל"א has ונונכא This is the rendering of במכבר (2K 8:15) connected with Com. Kimchi l. c.

1K 22:49 תרשיש Targum אפריקא. So Jer. 10:9; Jonah 1:3. But Is. 2:16; 23:1, 14; Ezek. 27:12 ימא .

2K 5:23 הרטים Targum פלדסים. Is. 3:22 הרטים .

Jerem. 31:28 כמוז דחשבת עליהם Targum כמוז דחשבת ; in the second half כן אשקר Targum כן יחדי מימרי . The same was certainly the rendering of כאשר שקרתי which is found in א"ס-Here is a case of a rejected Anthropomorphism of a latter time.

Ezek. 27:6 כתים Targum אפוליא or איטליא. Everywhere else it is rendered כתאי (Is. 23:1 etc.).

Ezek. 27: 21 קרר Targum נכט. Otherwise ערבאי (Is. 21:16, 17; 42:11; 60:7. So T. to Ps. 120:5.).

Ezek. 27:23 ערן Targum הריב. This is the rendering of (Jerem. 51:27).

Ezek. 40:19 התחתונה Targum איתרמי ; מציעאה — איתרמי - So is the rendering of התחתונה in v. 18.

Ezek. 45:2; 48:17 פרויא. Ib. 27:28 T. פרויא. As Ps. Jon. and F. Lev. 25:34. On. וחקל רוח.

Am. 2:7; Is. 47:6 לחלי Targum לחלי. So Ps. Jon. Exod. 20:25: Is. 48:41; Ezek. 20:39 Targum אית רמתרנמי But אית רמתרנמי Am. l. c. לאחלא.

Com. further Kimchi Ezek. 40:16.

To these cases may be added the following cases, which Cod. Reuch. is at variance with the extant Targum, the latter being supported by  $\kappa$ "5.

Jerem. 17:7 מבמחו Targum רוחצניה -- 5"א ; היא So in extant T.

Micah 3:11 מסתמכין היצין; דחיצין הישענו 5<br/>o in the extant T.

Cases in which the marginal variations follow the Ps. Jon.: Jud. 8:11 פלנשו Targum פלנשו ; איז (החונתיה So Ps. Jon. Gen. 22:24, Onk. agreeing with Jon.

1K 4:6 הבית Targum קורטור, 5° - קורטור, So Ps. Jon. Num. 22:18; 24:13. On. follows Jon.

Other cases of variants:

Joshua 9:5 עיפושין – 'ל"א ; כיסנין Targum נקורים .

Jud. 3:19 פסילים Targum גשריא – ל"א ; מחצביא.

וישמע Targum וופיים 15 24:8 ישרל -- ל"א ; ופיים .

1S 30:16 נמשים Targum פרסין -- ל"א ; רטישין.

2S 18:14 אבטים Targum גיססין γαισονί ; לונכיין -- ל"א (IS. 3:23 הנליונים Targum הנליונים 3:23 .

the Greek onexláquov Lat. specularia. Here is presented a case, where seemingly a Greek word was replaced by its Aramaic equivalent. The same was the case with Onkelos. Bacher (ib.) has made this point clear by a comparison between Onk. and Ps. Jon. and the Frag. That is true to some extent also of Jon., which is demonstrated in the Greek and its Aramaic substitute of immune to such an attempt than even Ps. Jonathan. Here is an instructive case: Spe (Ez. 4:10) is rendered by the Greek attempt while all—Onk., Ps. Jon. and Frag.—render it by y2p (Num. 7:13 etc.).

IS. 51:17 מצית — ס"א ; אערית Targum מצית.

Ez. 44:20 כסמא – ס"א ; ספרא יספרון Targum כסמא – ס"א ; ספרא יכסמון .

Two cases, one in מ"א ס"א, the other in א"ז , vary with Jon. in anthropomorphisms: אלי (Jerem. 31:38) ד. למימרי—ס"א; לוחי (ib. 16:11) T. לפולחני – ז"א ; יחי (ib. 16:11) T. לפולחני – ל"א ; יחי האותי (ib. 16:11) T. לפולחני לייא א לשוא : אותי לשוא : לוחי לייא לוחי לשוא : לוחי לייא לייחי לשוא : לוחי לייא לייחי לשוא : לוחי לייא לייחי לשוא : לייחי לייחי לייא לייחי לשוא : לייחי לייחי לייחי לשוא : לייחי לייחי לייחי לייחי לשוא : לייחי לייחי לייחי לייחי לשוא : לייחי לייחי לייחי לייחי לייחי לשוא : לייחי לייחי לייחי לייחי לייחי לשוא : לייחי לייא : לייחי לייחי לייחי לייחי לייחי לייחי לייחי לשוא : לייחי לייווי לייחי לייחי ל

The following are cases of variations found in the Talmud and Midrash.

Joshua 16:8 האנת שלה Targum האנת שלה . Y. Meg. 1, 12

IS. 25:6 ואמרתם כה לחי Targum כדין לחייך. Y. San. 2, 4 לקיימא. So Onk. and Ps. Jon. Deut. 4:4.

IS. 21:13 משא בערב Targum מטול כם רלום. Y. Taanith 4, 5 מטול רב בערב.

Psichta Lamentation r. on Is. 22:1, 2 ננות כלך לננות – כי עלית כלך לננות א מערבבתא ; קריה עליזה – קרתא מערבבתא ; קריה עליזה – קריה חליה קריה חרתא ; מהומה ומבוסה ומבוכה – יום מעורבב, יום דביזה, יום דבכיא.

But T. סרתא משבחתא, כרכא חראה, ארי יום רניש ואתרשא וקטול.

ib. IS. 22:8 ווגליית הודה Targum גליא דכסא — ויגל מסך יהודה Targum. מטמורת

ib. on Ez. 24:6 האשר חלאתה בה ib. on Ez. 24:6 אוי עיר הדמים סיר אשר חלאתה בה אוי מן קמא דקרתא דשפכו דמים בגווה, וחפשושיתה לא נפקת מן גווה; דחפשישיתה בגווה – וחלאתה לא יצאת ממנה Targum וי על קרתא. דאשדי דם זכאי, דהיא כדורא דזיהומתיה ביה וזיהומתיה לא נפקת מניה.

Cant. r. 1:1 on Am. 8:3 היכלא – והלילו שרות היכל ; Targum היכלא .

Y. Shabbath 6, 4 on IS. 29:1 אריא אריא גברא—הוי אריא לאריאל אריאל אריא Targum מרבחא, מרבחא.

Cant. r. כמעם שעברתי on IS. 47:2 קלופי סובלתא — חשפי שובל Targum - אתברי שלטוניך.

מה היא – ואת האומנות 60 On 2K ואונות 18:16 מובה חכמה – ואת האומנות Targum סקופיא. דמרום אמרין שינריא.

Lev. r. 4:1 on Is. 1:21 עבידין קטוליא – ועתה מרצחים . Jon. קטולי נפשן . Shochar Tob 32, 2 (com. Y. San. 10, 1) on Mi. 7:8 ומעבר על חובין . על פשע . Jon. ומעבר על חובין .

Similar cases are: Lev. r. 5, 2; Num. r. 10, 5 on Am. 6:4 and Lev. r. 6, 2 on Zech. 5:1, all of which represent, undoubtedly, a different and rejected Targumic rendering. The following case is to my mind an interesting relic of a rejected rendering. This is in Frag. Deut. 32:1: רכן הוא מפרש ואמר מולו לשמיא עיניכון ואסתכלו לארעא מלרע ארי שמיא כתננא ימסין וארעא כלבושא תבלי. The rendering in Jon. is as follows: ואסתכלו לשמיא עיניכון ואסתכלו זקיפו לשמיא עיניכון ואסתכלו בארעאי כמסיק וארעא ככסותא רבליא בארעא מלרע ארי שמיא כתננא רערי כן יערו וארעא ככסותא רבליא דhe rendering in the F. is literal. We cannot determine which is the earlier rendering.

The process of alteration had been going on until a comparatively late date but not so late as the final redaction of the Babylonian Talmud. That was made especially possible by the fact that the T. was recited in the worship by heart. Reading the Targum from a written copy was prohibited. This interdiction is indicated in Tanchuma Gen. 18:17:

ילמדנו רבינו מי שהוא מתרנם לקורא בתורה מה היא שיסתכל בכתב ? כך שנו רבותינו המתרנם אסור להסתכל בכתב. אמר ר' יהודה בן פזי מקרא מלא הוא : כתב לך את הדברים האלה --- הרי המקרא; כי על פי הדברים האלה --- הרי התרנום שניתן בעל פה.

This passage is quoted in the Pesiqta (ed. Friedmann), p. 28. Does it imply an interdiction to put the Targum into writing?

This question was the cause of much contention. Rashi inclined to an extreme interpretation of the prohibition to write down all belonging to traditional exposition. So with regard to the Mishna which, he insists, was not written down by Rabi (Ketuboth 19b). Com. Rashi Erubin 62a, beginning inc: נקט מנילת תענית שלא היתה דבר הלכה כתובה בימיהם : כנון ההכי נקט מנילת תענית שלא היתה דבר הלכה כתובה בימיהם inc: נקט מנילת תענית שלא היתה דבר הלכה כתובה בימיהם inc: נקט מנילת תענית שלא היתה דבר הלכה כתובה בימיהם inc: נקט מנילת תענית שלא היתה דבר הלכה כתובה בימיהם inc: נקט מנילת הענית שלא היתה הווי ממנלת הענית; inc: נקט מנילת הענית שלא אנייאן ממנילת הענית; inc: פרשו דהאי בכל לשון דסאמר אכתובין קאי ולא אנביאין, דעם"י שכתובין בכל לשון טעוני; גניזה, ומדומה אני מפני שמצינו ביונתן בן ורבותי פרשו הרגום הן מפרשין כך, ואני אומר אף בנביאים, אם אמר עוזיאל שאמרו תרנום הן מפרשין כך, ואני אומר אף בנביאים, אם אמר יונתן לא כתבו ולא נתנו להכתב, והכי מפרש במס' מנלה דמאן דאסר

According to Rashi's teachers, with whom he disagrees, not only was the T. to the Prophets written down, but also allowed to be read in the service in written form; for, as Rashi himself remarks, one is dependent upon the other. For this reason it was seemingly his teachers who would interpret the contention between Rab Huna and Rab Chisda as referring only to the

## 48 TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

Hagiographa, as according to the interpretation of the Gemarah they only differ on the view of those who prohibit the reading from a written Targum. Rashi, however, makes capital of the expression in the Babli Meg. 3a אונסי הנר אמרו as does Luzzatto (O. G. IX). But as the saying of R. Jeremia is also quoted in the Yerushalmi, it is just as well to take hor as an innocent substitute for חרנם of the Yerushalmi version, which does not carry this implication. The main source of Rashi's contention is the prohibition contained in the saving of Rabban Simon b. Gamliel, Y. M. 1, 9; Babli 8b את בספרים לא התירו שיכתבו אלא יוגית. But there are the ncard (ib. and Shab. 115b) who differ with him, and as it is said in Soferim 15,2 אף על פי שאמר רבו שמעון בן נמליאל שאף בספרים לא התירו לכתב אלא יונית, לא הורו לו חכמים שאמרו מעשה ברשב"נ (רבו גמליאל) שהיה עומד... ואף חכמים עמדו בדבריהם שאמרו כל כתבי הקודש ואף על פי שכתוביז בכל לשוז מעונים גניזה.

Furthermore, there is no implication in R. Simon b. Gamliel's saying of a prohibtion to write down the T. He only meant to say that the reading from a written T. in service does not fulfil the required Aramaic rendering. Consequently, as Rab Porath, quoted in Tosafoth (Shab. ib. 1811) rightly put it, because it is not allowed to read it, is equivalent to reading the Torah by heart and בעלפה לאמרם בעלפה. The question raised there against it is thus well answered. Com. also Tos. Sota 33a 52. There is certainly not the slightest ground for an inference that no written T. to the Prophets existed. Witness the interpretation (in Babli ib.) of R. Jehuda ורבותינו התירו יונית אמר ר' יהודה אף כשהתירו אבותינו לא התירו אלא בספר But we well know that at that time all the books of the Bible existed in the Greek translation. There is the same baselesness for the reason ascribed by Luzzatto (l. c.), Zunz (G. V. 65) and others to the prohibition, namely, that the T. containing some Halaka, was regarded on one plane with הורה שבע"ם which was not to be written down (Temura 14b, Gittin 60b). Had this been the reason, how was the Lxx sanctioned by all the Rabbis, containing as it does so many Halakic interpretations? (Com. Z. Frankel דרכי המשנה 10 and Über d. Einfluss l. c.). It should also be noticed that the reason given for R. Simon b. Gamliel's interdiction of other than the Greek translation is and not because it belongs to the שאין התורה יכולה לתרגם כל צרכה and not because it belongs to the ברים שבע"ם.

On the other hand, it is well known that in spite of the interdiction on the written Halaka, the Rabbis did not hesitate to write down for private use Halakic decisions and intercourses. It will also be remembered that in the time of Rabban Gamliel the Elder there was already in existence a Targum to Job. That the interdiction passed by him on this Targum was not due to the fact of its being written was shown above. Again, Esther had also been translated, as it appears from the Mishna Meg. 17a: אַרָאָרֵיכָה פָא יצָאָ... לָא צָרִיכָה הקורא את המנלה קרא תרנום בכל לשון לא יצָאָ... לָא צָרִיכָה . The reason is pointed out, for it is written של הסווד הסווד לישונם וקרי תרנום for considering the T. to the Prophets שיבעים להסווד לא המנה לא נכתבם.

It is clear then that the prohibition against the written T. had only been instituted against the public reading in the service. The reason for that was mainly to avert sharing by the T. the same sanctity with the original. This is in essence the very reason given for R. Simon b. Gamliel's view. And this prohibition, it would seem, was enforced even at a date when the Mishna was already written down and allowances were made for the written Agada (com. Gittin 60b). Rapoport (1) letter 3) well expounded the case of the written Halaka when he said that the prohibition was directed mainly against the public discussion and was not intended to exclude it from private use. Berliner (On. 89) rightly applied this view to the T. This view might be substantiated by Tanchuma (ib.) ואסור למתרנם ברבים אהסתכל בתורה , which Friedmann (Pesigta ib.) is inclined to emend . The implied indication is that a written T. may be permitted for private use.

There certainly were in existence written copies of the Targum, which were restricted to personal use. One such copy a targumist would employ in public worship and was hindered by R. Samuel b. Isaac telling him הברים שנאמרו בפה – בכתב – בכתב (Y. Meg. 4, 5). What he meant amounted to saying that the T. should be read by heart, just as the original is to be read from the written only.

Targum Jonathan was used by later targumists. It was pointed out above that Targum Ps. 18 is a copy with minor modifications, notice of which will be taken in the chapter on Other Targumim, of the Targum to Samuel 22. T. Jonathan was used by the targumist of Chronicles.

The T. to Chronicles exhibits pronounced and independent characteristics. It pursues, on the whole, its own way of exposition and translation. It is more Midrashic than the official Targumim. He will not, in most cases, let himself be influenced by the official Targumim. In some instances he will neither follow Onkelos nor Ps. Jonathan. Yet, even this targumist made definite and considerable use of the Targum Jonathan. The cases in question are of a typical nature, which do not admit of an incidental agreement. I will quote them in order of Chronicles.

1 Chronicles 11:11 עצמך ובשרך Targum קריבך ובסרך . Jon. 25 5:1.

1 Ch. 13:7 וירכיבו את ארון Targum ואחיתו. Jon. 2S 6:3.

1 Ch. 13:9 גרן כידון Targum אתר מתקן . Jon. 2S 6:6.

ib. שממן Targum מרנוהו Jon. ib.

וחרשי קיר 14:1 וחרשי Targum ואדריכלין דאומנין לבנין כותלא. Jon. 25 5:11.

ויתרטישו במישר גיבוריא Targum ויתרטישו במישר במישר גיבוריא Jon. 25 5:18 reading ויגנששו .

1 Ch. 14:11 בעל פרצים Jon. 25 5:20.

ib. כתבור מאן דפחר דמלי מיין Jon. ib. 2S.

1 Ch. 14:15 להכות לפניך להכות Targum ארום נפק זארום נפק ויצא האלהים למניך להכות Jon.25 5:24.

1 Ch. 16:3 אשפר Targum פלוג Jon. 2S 6:19.

1 Ch. 17:1 בבית ארזים Targum רמטלל בכיורי ארזיא. Jon. 25 7:2, 7.

ib. ארי במשכנא בגוי Targum וארון... החת יריעות Jon. 25 7:2.

1 Ch. 17:7 אני לקחתיך מן אחרי הצאן להיות נניד Targum אני לקחתיך מן אחרי הצאן להיות למרי מלכא. Jon. 2S 7:8. The usual rendering of ארכון וו the T. to Chronicles is ארכון (1 Ch. 11:2) סרכון (1 Ch. 13:1).

Digitized by Google

1 Ch. 17:9 ושמתי מקום Targum אתר מתקן Jon. 2S 7:10.

1 Ch. 17:16 מי אני יי אלהים Targum לית אנא כמיסת. Jon. 2S 7:18.

1 Ch. 17:17 ותרבר למרחוק Targum לעלמא ראתי. Jon. 25 7:19.

1 Ch. 17:20 בכל די שמענא Targum בכל די שמענא Jon. 2S 7:22.

1 Ch. 17:21 גוי אחר בארץ Targum עמא יחידאי ובחיר בארעא Jon. 2S 7:23 ...עמא חר בחיר...

1 Ch. 17:25 לבנות לו בית Targum מלכו אקים לך Jon. 2S 7:27.

1 Ch. 18:2 נשאי מנחה Targum נשאי מנחה. Jon. 2S 8:2, 6.

1 Ch. 18:3 לאשנאה תחומיה Targum להציב ירו Jon. 2S 8:3 להשיב ירו.

1 Ch. 20:3 וישר במגרה Targum ומסר יתהון Jon. 25 12:13 ...

2 Ch. 1:14 ויניחם בערי הרכב ועם המלך Targum אשרינון בקרוי ששרינון בקרוי ג. So Jon. 1K 10:26.

2 Ch. 2:9 חטים מכות Targum חטים . Jon. 1K 5:25 חטים מכלת.

## TEXTUAL VARIATIONS IN JONATHAN

Jonathan, like Onkelos, deviates in many cases from the Masoretic reading to which allusion was already made in the previous chapter. There is a way to differentiate the paraphrastic from the literal sense. Out of the obscurity of the exegetical expansion there comes forth the simple, written phrase on which it rests. The Targum Jonathan, although, on the whole, far from literal adhesion to the text, is unmistakably careful to transmit both the sense and version of the text. The literal predominates in the historical portions of the Prophets. Any rendering ,then, not in accord with the Masoretic reading constitutes a deviation from the reading.

This fact was noticed by the rabbinical authorities. Rashi, while for the most part overlooking them and even following them in evident belief that they were merely of an exegetical nature, could not escape the impression that Jonathan had a different reading. Kimchi and Minchat Shai did not hesitate to point out in the plainest language some of these deviations. They have engaged the attention of later rabbinical writers as well as the modern biblical student.<sup>1</sup>)

On close examination the deviations will be found to con-

#### **TEXTUAL VARIATIONS**

sist of three distinct categories. Some of them represent an unquestionably different reading. With minor exceptions, they do not admit of being explained away. The preponderate number of these deviations consists of a difference in the pointing. Differences of this kind are found in great numbers in MSS, claiming the Masoretic sanction. They emanate from a period when doubts still existed, as to the reading of certain words. Even the scrupulously literal Aquila version contains variations from the text. The Talmud presents abundant testimony to them.<sup>2</sup>) On the other hand, many of these deviations are either followed by the Lxx and P. or they appear in them in a different form. Deviations of this description are here classed under heading "A". There is another class of deviations of a mere grammatical character. There is a noticeable tendency on the part of the translator to eliminate the more striking discrepancies either in the number or in the person of the substantive in the sentence. So the tranlator renders them in either one or the other way. Sometimes he subordinates all the forms of the sentences to the last in order.4) In some cases the reverse is true 5) and in some instances all follow the one in the middle.<sup>6</sup>) This principle is observed by the Lxx and P. to some extent. But it does not appear to have been consistently followed by the targumist. The number of exceptions by far exceeds the number of the cases where this principle is enforced. Thus it is impossible to determine the It takes the appearance basic rule of this principle. of an arbitrary and haphazard device. At any rate, this group of variations does not involve a different reading. They appear under heading "B".

There is another body of deviations which are very instructive for the biblical student. The targumist made it a rule to render sentences which resemble one another, but differ in some



<sup>2)</sup> אמר לי ר' יהושע, ישמעאל אחי האיך אתה קורא כי מובים דודיך או דודיך? א"ל דודיך: א"ל אין הדבר כן שהרי חברו מלמד עליו, לריח או דודיך? א"ל דודיך: א"ל אין הדבר כן שהרי חברו מלמד עליו, לריח שמניך Mish. Aboda Zara 29b. Com. also Gen. r. 94, 4: בתורתו של ר' מאיר מצאו כתוב ובן דן חושים.

<sup>3)</sup> Com. More Nebuchim 3, 43.

<sup>4)</sup> Jerem. 9:5; 11:12.

<sup>5)</sup> Ezek. 11:19

<sup>6)</sup> Is. 26:8.

## 54 TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

particulars occuring in different parts, in one and the same way. A similar process had been pursued by the Rabbis. It is the nide and the tirre wire of Hillel and R. Ishmael b. Jose. 7) which forms the seventh Mida<sup>8)</sup> of the 32 Midoth enunciated by R. Eliezer. But while in the Halaka and Agada the conformation is sought mainly in the circumstances or in the legal conditions of the cases involved, the targumist is interested in the wording. The Samaritan text, as it is well known, will often change a phrase to agree with a similar phrase somewhere else.<sup>9</sup>) The Lxx in some instances and the P. to a larger extent follow the same rule. (Com. Frankel, Pal. Ex., p. 166.). There can be little doubt that the author had been actuated by reflection. Rendering a phrase, the recollection of the other similar phrase flashed through the mind of the translator to leave its stamp upon his rendering. Mental activity of this sort accounts for many misquotations from the Bible found in the Talmud.<sup>10</sup>) But this practice could not have originated from a mere unconscious play of recollection. The translator must have been moved by something which he considered an imperative necessity. It will be observed that in most instances treated this way the author was concerned in eliminating an outstanding divergence in the version of the narrative of one and the same fact.<sup>11</sup>) Whether or not the translator pursued a definite rule in applying this principle is difficult to determine. For the most part the author is seen to make the passage second in order to conform the one preceding it.

This kind of variation is placed under heading C. They are of an interpretative nature. They do not point to a different reading, as they were taken by many biblical students. I have

<sup>7)</sup> Tos. San. 7, Pirkei Aboth of R. Nathan 35, and introduction of Sifra.

<sup>8)</sup> Com. Reifman, Meshib Dabor (Wien, 1866).

<sup>9)</sup> Com. Kircheim ברמי שמרון p. 37 et seq.

<sup>10)</sup> Com. Aboda Zara 24b, citing IS 15:15 אישר חמל העם על מימב הצאן והבקר והמשנים וחברים: מימב הצאן והבקר אשר חמל העם על מימב חצאן והבקר והמשנים וחברים: מימב הצאן וחבקר אשר חמל העם וינכהו שם 25:32 according to v. 9, and San. 49a, citing 25 אל החמש — החמש

<sup>11)</sup> Com. Judges 7:7 and 20; 1S 4:21 and 19; 2S 12:21 and 22; 1K 13:9 and 17; 2K 9:19 and 18.

omitted all deviations of a doubtful character or consisting of an unrendered or added Waw or change of the preposition, which might be due to the distraction of a copyist or the Aramaic idiom.

## **GROUP A**

|       |             | <b>M</b> . T      | . Targ.              | R.                      |
|-------|-------------|-------------------|----------------------|-------------------------|
| Joshu | 1a 2:7      | על המעברות        | ער ז                 | ער 1)                   |
|       | 7:5         | נד היצברים        | ער דתברונון ע        | ער השברם <sup>2</sup> י |
| ••    | 9: <b>4</b> | יעשו גם הם בערמה  | ועבדו אף אינון ו     | Vac. וילכו              |
|       |             | ילכו ויצטירו      | בחוכמא ואזדורו ו     |                         |
| **    | 11:17;      | מן ההר החלק 12:7  | מן טורא פליגא מ      | nלק <sup>3</sup> )      |
| ••    | 13:16       | נל מיד <b>בא</b>  | ער מידבא ע           | ער 4)                   |
| Judg  | es 3:2      | לא ידעום          | לא הוו ידעין         | ידען <sup>5</sup> )     |
| **    | 9:9         | החרלתי את רשני    | <b>רמני</b> ה מיקרין |                         |
|       |             | אשר בי            | וביה מתפנקין         | בו 8)                   |
| **    | 11:34       | אין לו ממנו       | מינה                 | ממנה <sup>7</sup> )     |
| ••    | 14:15       | הלירשנו קראתם לנו | הלמסכנותא קריתון     |                         |

1) So in many MSS. of Kenn. and De Rossi. Com. Kimchi. But Onk. Gen. 49:13 has it literally.

2) So P. and in marg. Syro-Hex. Com. Field Hex. and also Arab. Kimchi's explanation lacks force. Dillmann's contention (Handbuch), "dass blosse Vervolgen passt zu dieser Wirkung nicht", missed the order of the narrative—as did Herrheimer's objection that "der Verlust von 36 Mann ist keine Zertrümerung". The same could be said with much greater force of Joshua's overpowering fright (vv. 6-9). But the current interpretation that the defeat at the descent is identical with the loss of the 36 in killed told in the beginning of the v., is not at all impressive. It is rather to be assumed, which the reading of the T. unquestionably implies, that the loss of the 36 gave cause to the ensuing defeat at the descent, where the loss, it would appear, was sufficient to cause anxiety. I am inclined to believe that the reading of the T. was  $\Box$  inclined to believe that the reading of the T. was  $\Box$  inclined to believe that the reading of the T. was  $\Box$  inclined to believe that the reading of the T. was  $\Box$  inclined to believe that the reading of the T. was  $\Box$  is com.  $\Box$  in inclined to believe that the reading of the T. was  $\Box$  is com.  $\Box$  is the form in itself wouldn't appear strange to the targumist, as cases of this nature are numerous.

3) So P. A. Com. Field Hex., l. c.

4) So Sebirin. Many MSS. of Kenn. and De Rossi and extant editions follow the reading of the T.

- 5) So P. Lxx read ידעה.
- 6) Probably influenced by v. 13.
- 7) Felt by Kimchi. So Sebirin.

|       |       | <b>M</b> . <b>T</b> . | Targ.             | R.                          |
|-------|-------|-----------------------|-------------------|-----------------------------|
|       |       | הלא                   | יתנא הלכא         | הלםי)                       |
| ••    | 19:9  | לינו נא הנה           | ביתו כען הכא      | הנה 2)                      |
|       |       | חנות היום             | לחוד יומא דין     |                             |
| **    | 20:34 | מנגר לגבעה            | מדרום לגבעתא      | מנגב <sup>8)</sup>          |
| ••    | 21:10 | נגרע היום שבט אחר     | איתמנע            | נגרע 4)                     |
| 1S    | 2:31  | וגדעתי את זרועך       | תקוף זרעך         | זרעך <sup>5</sup> )         |
| **    | 3:2   | ויהי ביום <b>ההיא</b> | והוא ביופיא       | ויהי בימים                  |
|       |       |                       | האינון            | ( <sup>6</sup> ההם          |
| ••    | 6:3   | אם משלחים את ארון     | אם אתון משלחים    | אם משלחים                   |
|       |       |                       |                   | <sup>(7</sup> ם <i>א</i> תם |
| **    | 12:21 | ולא תסורו כי אחרי     | ולא תסטון מבתר    | ני .vac וי 🕫                |
|       |       | ן התהו                | פולחניה ולא תפלחו |                             |
|       |       |                       | לטעותא ראינו למא  |                             |
| **    | 15:32 | אכן סר מר המות        | בבעו רבונא מריר   | שר 9)                       |
|       |       |                       | מותא              |                             |
|       | 22:14 | וסר אל משמעתך         | ורב על משמעתך     | שר 10)                      |
| 2S. 1 | :21   | בלי משיח בשמן         | רמשיח כרבמשיחא    | (1 Vac. 152                 |
|       |       |                       |                   |                             |

 Com. Kimchi. Lxx הלא vacant. In one of the MSS. of De Rossi the Keri הלם and Ketib הלם מו two others הלם is the Ketib. Ginsburg: לסוראי הלם כתיב הלא קרי, לנהרדעי הלא כתיב חלם קרי.

2) So Lxx Lag., otherwise הנות היום לין מה are vacant. P. הנות היום vacant. The T. does not render הנות היום.

 Minchat Shai: בישתי מקראות ישנות כתוב מנגב. So in many MSS. of Kenn. and De Rossi.

4) Com. Onk. Exod. 21:10. Com. Minchat Shai. This reading is found in many MSS. of Kenn. and De Rossi.

5) The second הקוף דרוע בית אביך is rendered הקוף דרע. If the targumist followed here the Masoretic reading there is hardly any reason why it occured to him a different reading in את זרע Lxx read in both the Mesoretic reading.

6) So P. Probably influenced by v. 1.

7) So Lxx, P. and many MSS. of Kenn. and De Rossi.

8) So Lxx and P. Com. end of verse בי תהו המה Targum ארי למא אינון.

9) So P. Lxx JD vacant.

10) So Lxx. Com. P.

1) So P. and Arab. The suggestion that T. read יכלי, as in Kenn. MSS. 30, is hardly tenable. It would seem that the T. considered this phrase to refer to מדם הללים. Com. Ehrlich Randglossen

#### **TEXTUAL VARIATIONS**

|                   | M. T.                           | Targ.                              | R.                      |
|-------------------|---------------------------------|------------------------------------|-------------------------|
| " 5:12<br>" 14:14 | וכי נשא ממלכתו<br>אשר לא יאספון | ארי מנמלא מלכותיה<br>רלא אפשר להון | נשא-נשאה <sup>2)</sup>  |
|                   |                                 | ריתוספון                           | יאספון 8)               |
| " 15:23           | על פני דרך את                   | על אפי אורח                        |                         |
|                   | המרבר                           | מרברא                              | (4 Vac. את              |
| ··· 22:44         | תשמרני לראש גוים                | תמניני                             | תשימני <sup>5)</sup>    |
| " 23:13           | שלשה מהשלשים                    | מגברי ריש משריתא                   | שלשים <sup>6)</sup>     |
| 1K. 1:18          | ועתה ארני המלך                  | ואת                                | ואתה <sup>ל)</sup>      |
| " 1:20            | ואתה ארני המלך                  | וכען                               | ועתה                    |
| " 6:31            | האיל מזוזות חמשית               | ממקסין                             | המושות <sup>8)</sup>    |
| 1K. 7:3           | וספן בארז                       | וחפא נכרין                         | וספן פי                 |
| <b>**</b> 8:26    | יאמן נא דברך                    | יתקיימון כען פתגמיא                | הרבר                    |
| <b>** 8:</b> 30   | ואתה תשמע אל מקום               | מאתר בית שכנתך                     | ממקום מן                |
|                   | <b>שבתך א</b> ל השמים           | מן שמיא                            | השמים 10)               |
| <b>**</b> 8:31    | ובא אלה                         | וייתי ויומיניה                     | ובא ואלה <sup>11)</sup> |
| " 13:6            | והתפלל <b>בערי</b>              | ובעי מן קרמוהי                     | אלין 12)                |

and Thenius Sarn., to which the expression ברבמשוא points. On the other hand, it is possible that the T. took בלי to mean annointing, from root בלי PS. 92:11. Ehrlich's assumption (ibid) that the T. read instead of mervial is founded on a misunderstanding of the T.

2) So P. Probably influenced by 1 CH. 14:2.

3) Exod. 5:7. But Com. T. to PS. 104:22.

4) So Lxx. P.

na is omitted in many MSS.

5) This is the reading in PS. 18:44. As the T. to PS. renders this word in accordance with the reading here, it is obvious that he intended to correct the rendering of Jonathan. The rendering of the T. is supported by P. and Lxx Lag.

6) Com. T. to vv. 23, 24 and Rashi and Kimchi. Onk. Exod. 14:7 felt by Kimchi. Com. Field Hex. Note 26. So Lag. Lxx.

7) So Lxx, P. and 250 MSS. Kimchi: רבים מאסופרים מעו בזאת 50 Lxx, P. and 250 MSS. להי אצלנו כי המלה וכתבו ועתה באלף לפי שהוא קרוב לענין, אבל ברור הוא אצלנו כי הוא ועתה בעיין מפי ספרים המדוייקים ומפי המסורת זהו ואתה באלף ומועים בוא ועתה בעיין מפי שהענין יותר קרוב.

8) But com. T. to v. 33; 7:5. Felt by Kimchi:

וי"ת ממקסין כמו חמושים.

9) So Lxx P.

- 10) So P., in accordance with 2 Chronicles 6:21.
- 11) So Lxx P.
- 12) Lxx omit the whole phrase.

# 58 TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

|                 | M. T.                       | Targ.                                    | R.                                  |
|-----------------|-----------------------------|------------------------------------------|-------------------------------------|
| " 13:12         | ויראו בניו את הררך          | ואחזיאו                                  | (ויראו ב)                           |
| " 16:9          | בית ארצא אשר על<br>הבית     | די בביתא                                 | בבית <sup>2</sup> )                 |
| " 16:24         | ויסן את ההר שומרון          | וזבן ית כרכא                             | העיר <sup>8)</sup><br>ויחלמיה       |
| <b>**</b> 20:33 | ויחלטו הממנו                | וחמפוה <b>א</b> מניה                     | ממנו 4)                             |
| <b>**</b> 21:8  | אשר בעירו                   | רבקרת <b>א</b>                           | בעיר <sup>5</sup> )                 |
| " 21:13         | ויערהו                      | ואסהידו                                  | ויערו <sup>6</sup> )                |
| " 22:30         | התחפש ובא                   | אנא אשתני ואיעול                         | אתחפש<br>ואבא <sup>ל)</sup>         |
| 2K. 2:14        | איה י' אלהי אליהו           | קביל בעותי                               | אהה <sup>8)</sup>                   |
| " 3:25          | ער השאיר אבניה<br>בסיר חרשת | ער רלא אשתארת<br>אבנא בקרתא<br>רלא פגרוה | ער השאיר<br>בסיר הרסת <sup>פ)</sup> |
| " 17:11         | ויעשו רברים רעים            | ועבדו קדמוהי                             | בעיניו 10)                          |
| " 17:13         | בידי כל נביאי כל חזה        | ביד כל ספר                               | נביא 11)                            |

1) So Lxx P. Kimchi: ת"י ואחזיאו כמו ויראו בפתח חיור מבנין ויראו כמו ויראו כמו ויראו כמו ויראו

2) Com. Lxx. P.

3) So he renders וובן את ההר שמרן (ib), but ארני ההר שמרן is rendered literally. It might, however, be interpretative suggested by the text, for the city—not the mountain—was called by this name. Why should the T. to Am. 3:9 render הרי שמרן literally while אומרין (Am. 4:1; 6:1), although we find ערי שמרון (1K 13:32) as well, would admit of no such explanation. Cases, however, of this sort are found in the T. Kimchi (followed by Gersonide) infers from the T. that there really was a city there and Omri just strengthened it.

4) So P.; according to the Maarabai this reading is the Keri while the Masoretic reading is the Ketib.

5) Com. P. Lxx omit אשר בעירו.

6) So P.

7) So Lxx P. Felt by Kimchi. Probably interpretative suggested by what follows in the verse.

8) Or אנה (Com. 2K 20:3). Probably for anthropomorphic reasons.

9) So Lxx P. Having read הרכת and taking it to refer to אבניה the targumist changed the number.

10) Probably interpretative.

11) P. has both in plural, so that the T. might have been influenced by  $\neg c$ 

## TEXTUAL VARIATIONS

|     |       | <b>M</b> . <b>T</b> .        | Targ.               | R.                       |
|-----|-------|------------------------------|---------------------|--------------------------|
| ••  | 21:8  | ולא אוסיף להניד<br>רגל ישראל |                     | Vac. רנל                 |
| **  | 23:13 | להר המשחית                   | לטור זיתי <b>א</b>  | להר                      |
|     |       |                              |                     | המשחה יי                 |
| IS. | 3:12  | ונשים משלו בו                | וכמרי חובא          | נשים <sup>2)</sup>       |
| **  | 5:13  | וכבדו מתי רעב                | ויסירהון מיתו בכפנא | מתי <sup>3)</sup>        |
| **  | 8:14  | והיה למקרש ולאבן             | ויהי מימריה בכון    |                          |
|     |       | נגף                          | לפורען              | למקרשו                   |
| **  | 8:21  | וסלל במלכו ובאלהיו           | ויבזי שום פתכריה    |                          |
|     |       |                              | וטעותיה             | מלכו 4)                  |
| **  | 10:15 | בהניף שבט את מרימיו          | כארמא חומרא         |                          |
|     |       | כהרים מטה לא עץ              | למימחי לא חוטרא     | כהניף שבט                |
|     |       |                              | מחי אלהין מן רמחי   | את מרימיו <sup>5</sup> ) |
|     |       |                              | ביה                 | Vac.                     |
| **  | 10:34 | ונסף סבכי היער בברזל         | ויסטיל גברי         |                          |
|     |       |                              | משריתיה רמתגברין    |                          |
|     |       |                              | כברזלא              | כברזל                    |
| **  | 11:16 | והחרים <b>ה׳</b>             | ויבש                | החריב                    |
| **  | 17:2  | עזבות ערי ערער               | שביסין סרויהון חרבו | ערי ערער                 |
| **  | 21:13 | ביער בערב תלינו              | בחורשא ברמשא        | בערב 6)                  |
| **  | 23:3  | ובמים רבים זר <b>ע</b> שחר   | רהות מספקא כחורא    | סחר <sup>7</sup> )       |

1) Com. Rashi and Kimchi. It is so quoted by the R. Josi, Shab. 56b. This reading is found in one MS. Kenn.

 Felt by Rashi, Kimchi. So Lxx. A. Com. Esther r. 2, 2: ונשים משלו בו א"ר הוניא קופצין עליהן כבעל חוב.

3) So Lxx P. Rashi and Karo follow the T. without taking notice of the deviation. Kimchi noticed it in the T. Hitzig, Ehrlich and Krauss would read here in . (Com. Onk. Deut. 32, 34), which would, however, not agree with this rendering.

4) Kimchi seems to have noticed it. Though the absolute מלך is always rendered literally by the T. Com. Gray Is. In. Com. As to ובאלהון see Dill P. Ehrlich IS.

5) Lxx P. omit כהרים ממה and have part of כהניף.

6) So Lxx P. In general the T. is apt to such an interchange, as will appear in the sequel.

7) So Lxx P. V. Kimchi also noticed it in the T. This reading of the T. was adopted by Hitz., Cheyne, Guthe and Kn.

|     |              | M. T.               | Targ.                     | R.                  |
|-----|--------------|---------------------|---------------------------|---------------------|
| IS. | 29:13        | יען כי נגש          | חלף דאתרברב               | ננש 1)              |
| **  | 30:6         | בארץ לביא וליש מהם  | אתר דאריא בר              | מהם Vac. מהם        |
|     |              | אפעה ושרף מעופף     | אריון                     |                     |
| **  | 30:8         | לער ער עולם         | לסהרו                     | לער 3)              |
| ••  | 30:27        | וכבר משאה           | וקשי מלסוברא              | וכבר משאה           |
| **  | 38:13        | שויתי               | אנחנא נהמית               | שועתי               |
| **  | <b>4</b> 0:6 | וכל חסדו            | וכל תוספיהון              | חסנו                |
| **  | 40:17        | כל הגוים כאין נגדו  | כל עממיא כלמא             |                     |
|     |              | מאפס ותהו נחשבו לו  | עובדיהון נמירא            |                     |
|     |              |                     | ושיצאה אינון              | <b>א</b> פס         |
|     |              |                     | חשיבין קרמוהי             | נגדו .Vac נגרו      |
| **  | 43:4         | ואתן ארם תחתיך      | ומסרית עממיא              | ואתן                |
|     |              | ולאומים תחת נפשך    | תחותך ומלכותא<br>חלף נפשך | עמים <sup>3)</sup>  |
| ••  | 48:7         | ולפני יום ולא שמעתם | ולא בסרתינון              | שמעתים 6)           |
|     | 49:17        |                     | -                         | בניך <sup>7</sup> ) |
|     |              | מהרו בניך           | יוחון יבנון חרבתיך        | -                   |
|     | 53:7         | נגש והוא נענה       | בעי                       | (גש 8)              |
| ••  | 54:9         | כי מי נח זאת לי     | כיומי רנח                 | כימי                |
| ••  | 56:11        | והמה רעים לא ירעו   |                           |                     |
|     |              | הבין                | אינון מבאשין              | רעים9)              |

1) So in many MSS. Com. Kimchi and Seder Eliahu r. 2, 24

2) Cort would have and so Krauss, which would have the support of the T.; still, it is not improbable that the rendering is explanatory.

3) So P. V.

60

4) Lxx also omit 5. Lxx and P. read **DBM5**. There is no reason to suppose that 1. Carl carl carbon complete that 1. Carbon complete the carbon complete the carbon complete the carbon c

5) This is suggester by the parallel; but it may also be explanatory. Graetz and Klost. amend אוים which would have the support of the T.

6) Com. Lxx P. V.

7) So Lxx. (Com. San. 64b: וכל בניך אל תקרא בניך אלא בוניך).

8) So P. Sym. V. (See Dil. P. T. 2) and in many old Hebrew MSS. Com. Chayoth, Mebo Hatalmud, 25. Com. Berachoth 7b, 14a.

9) So Lxx P. and S. Kimchi remarks: ומן התימא שתרג' יונתן רעים מבאשין.

## **TEXTUAL VARIATIONS**

|     |       | <b>M</b> . <b>T</b> .   | Targ.                    | <b>R</b> .                     |
|-----|-------|-------------------------|--------------------------|--------------------------------|
| **  | 58:3  | וכל עצביכם תנגושון      | אתון מקרבין              | תנגשון <sup>בו</sup>           |
| ••  | 59:18 | כעל גמלות כעל ישלם      | מרי נמליא                | בעל גמולות <sup>2)</sup>       |
| **  | 61:3  | מעמה תחלה תחת           |                          |                                |
|     |       | רוח כהה                 | רוח משבחא חלף            | רוח תהלה <sup>3)</sup>         |
| ••  | 65:1  | אל גוי לא קרא בשמי      | רלא מצלי בשמי            | <sup>(4</sup> ארא              |
| Ier | 6.14  | וירפאו את שבר עמי       | ואסיאו ית חבר            | את שבר                         |
| Jer | 0.14  | ייושאן אוז שבו עטי      | כנשתא רעמי               | את שבו<br>בת עמי <sup>5)</sup> |
| ••  | 10:24 | יסרני אך במשפט          | לא יתקף רונזך            | יסרם                           |
|     |       | נרון פן תמעיטני         |                          | ימעמו 6)                       |
| ••  | 11:12 | שמעו את דברי הברית      | קבלו ית פתנמא            |                                |
|     |       | ורברתם אל איש יהורה     | ותמללינון <sup>ד</sup> ) | ורברתם <sup>8)</sup>           |
| ••  | 11:14 | בעת קראם אלי בער        | בעירן ראת מצלי           | <b>פראך א</b> לי               |
|     |       | הון רעתם                | עליהון בעירן בישת        | בעת רעתם <sup>פ)</sup>         |
| **  | 15:14 | והעברתי את איביך        | ותשתעברון וכו'           | והעברתי <sup>10)</sup>         |
| ••  | 23:26 | עת מתי היש בלב          | ער אימתי אית             |                                |
|     |       | הנביאים                 | בלבהון                   | עד מתי יש 11)                  |
| ••  | 27:8  | ער תמי <b>א</b> תם בירו | ער ראמסר יתהון           | ער תתי <sup>12)</sup>          |

So Lxx. Kimchi: ומן התימה שתרגם אותו יונתן וכל תקלתכון
 מקרבין תרגם כמו בשין.

2) But Is. 63:7 בעל כל אשר literally.

3) It is possible to explain the rendering of the T. as suggested by the parallel רוה כהה, and would smoothen the difficulties felt by the commentators on this point.

4) So Lxx P.

5) They might, however, have been influenced by 8:11.

6) So Lxx. Com., however, chapter General Peculiarities.

7) So Lagarde. The same MS. was also before Kimchi, but in the copy of the Minchath Shai and many others the reading is in a statistical sector. So Law Con P

8) So Lxx. Com. P.

9) Lxx P. A. and many Hebrew MSS. Otherwise the T. might have been influenced by v. 12: והושע לא יושיעו להם בעת רעתם.

10) So Lxx P. Kimchi noticed it in the T. and remarks that he found this reading in many MSS. See also Kittel: Guesebrecht. Still, it is not impossible that the T. was influenced here by 17:4 והעברתיך and hence the reading of the Lxx P.

11) So Lxx P.

12) So P.; also noticed by Giesbrecht and Cor., but it may also be interpretative.

#### 62 TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

|    |       | <b>M</b> . <b>T</b> .                            | Targ.                           | R.                                                |
|----|-------|--------------------------------------------------|---------------------------------|---------------------------------------------------|
| ** | 29:12 | וקראתם אתי והלכתם                                | ותצלון קרמי ואקבל               | וקראתם אתי                                        |
|    |       |                                                  | עלותכון ותבעון מן               | ושמעתי אליכם                                      |
|    |       | ן ושמעתי אליכם                                   | קרמי ואקבל בעותכו               |                                                   |
| ** | 31:39 | וכל השרמות                                       | וכל ארייתא                      | וכל הזרמות <sup>2</sup> )                         |
| ** | 49:3  | והתשוטטנה בגררות                                 | ואתחמא בסיען                    | בגררות <sup>3)</sup>                              |
| •• | 51:3  | אל ידרך ואל יתעל                                 | לא ימתה ולא                     | של יררך 4'                                        |
| Ez | . 1:7 | וכף רגליהם ככף<br>רגל עגל                        | כפרסת רגלין סגלגלן              | עرې 5)                                            |
| ** | 5:11  | וגם אני אגרע                                     | ואף אנא אקטף תקף<br>וכו׳        | אגרע <sup>6</sup> )                               |
| "  | 7:5   | רעה אחת רעה                                      | בישתא בתר בישתא                 | אחר 7)                                            |
| •• | 10:6  | אשר תרתי לכם                                     | ריהבית לכון                     | נתתי לכם <sup>8)</sup>                            |
| ** | 10:29 | אשר אתם הכאים שם                                 | ראתון אתן                       | אשר אתם<br>באים <sup>פ)</sup>                     |
| ** | 12:12 | פניו יכסה יען אשר לא<br>יראה לעין היא את<br>הארץ | חלף רחב הוא ולא<br>יחזי ית ארעא | יען אשר לא<br>יראה לעון<br>את הארץ <sup>10)</sup> |

1) Probably הלכתם was omitted in the text of the T. P. also omits it. Lxx omits the entire portion and begins with Giesb. conjecture ונעתרתי by the T. is not justified.

2) Lxx has here the Ketib. P. omits it entirely. The reading זרמות by the T. is the only plausible explanation of the peculiar rendering of this word. שרמות is usually rendered by the T. by אורמא מישרא נחלא ארייתא and ארייתא and ארייתא .

3) Felt by Kimchi. Com. P.

4) So Lxx codd. 88, 106, P. In some MSS. 145 is the Keri. Felt by Minchat Shai and Kimchi.

5) So A. Rashi follows it.

6) So P. Sym. Vulg. This is the Ketib to Madnechai, but this reading is to be found in many MSS. So in M'turgom of Eliahu Halevy under root קשף. He cites this verse reading אנדע.

7) Noticed by Kimchi.

8) So P., so Toy. was probably influenced by V. 15.

9) So Lxx P.

10) So P. Probabiy both of them read לעין (Com. Is. 18:9 etc.). On the other hand, we find this case עין Ketib and עון Keri (Com. 28 16:12).



## **TEXTUAL VARIATIONS**

|    |       | <b>M</b> . <b>T</b> .      | Targ.            | R.                               |
|----|-------|----------------------------|------------------|----------------------------------|
| ** | 13:11 | ואתנה אבני אלגביש          | וית אבני אלגביש  | ואת אבני<br>אנלביש <sup>ב)</sup> |
| •• |       |                            |                  |                                  |
|    | 13:21 | את נפשים                   | ית נפשיהון       | נפשם                             |
| ** | 14:8  | ונחמתם על הרעה             | על כל בישתא      | על כל 2)                         |
| ** | 14:22 | מברחיו                     | גבורוהי          | מבחריו <sup>8)</sup>             |
| ** | 16:15 | והשפותיהו                  | ואשויניה         | והשימותיהו 4)                    |
|    |       | ותשפכי את זנותיך           | ולא כשר לך למעבר |                                  |
| ** | 16:36 | על כל עובר לו יהי          | כך               | לא יהי <sup>5)</sup>             |
| ** | 17:21 | וכרמי בניך אשר<br>נתתי להם | ובחובת דם בנך    | וברמי בניך <sup>6</sup> )        |
| •• | 18:17 | מעני השיב ירו              | ממסבוא לא אתיב   | מעני לא                          |
|    |       |                            | ידיה             | השיב <sup>7</sup> )              |
| ** | 19:7  | וידע אלמנותיו              | ואצרי בירניתיה   | וירע                             |
|    |       |                            |                  | ארמנותיו <sup>8)</sup>           |
| ** | 21:19 | חרב החדרת להם              | רמזיעא להון      | החרדת 9)                         |
| ** | 21:21 | התאחרי הימיני              | אשתליפי וכו'     | התחרי 10)                        |
|    |       |                            |                  |                                  |
|    | 21:21 | השימי                      | ושיצי            | בשין                             |

1) Minchat Shai: ויונתן... נראה שהיה קורא ואת אבני אלגביש : Kimchi remarks that he found this reading in a MS.

2) So in some MSS. Caro l. c.

3) So Lxx, Syro Hex. and in five MSS. of Kenn. and De Rossi.

4) Noticed by Rashi and Kimchi; so also in Ald. Codd. 42, 68.

5) So P. and in some De Rossi MSS.

6) So P. and Vulg. and a great number of MSS.; the Afudi, ch. 14, remarks: (זכריה ב') נזכריה בית כארבע רוחות השמים (זכריה ב') כרמי בניך. כרוח קדים (ירמיה י"ח, י"ז) כאשר ילכו (הושע ז', י"ב) כדמי בניך.

7) Probably interpretative, making the following לא referring to מעני, also Lxx; so 28th middah of R. Eliezer. See Eliezer of Beaugency, who puts as an explanation of מעני עול התר' הירוש. Com. Heller

8) So A. aliter et dimit palatium eorum. So EW. Toy וורע Com. Kimchi. His point, however, is not clear. The T. rendering of Jud. 8:16 גבר זו וחבב ווורע as Kimchi had it or גבר זו גוורע as in Lag. or אבן בחן as cited in אבן בחן by Menachem b. Solomon.

9) So Lxx P. A. Vulg. was noticed also by Kimchi.

10) So is rendered הוחדה (v. 15). John d. Buch Ez. assumes it represents a Syr. Ith. form.

## TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

|    |                 | <b>M</b> . <b>T</b> .          | Targ.            | R.                           |
|----|-----------------|--------------------------------|------------------|------------------------------|
| •• | 24:26           | בא הפלימ אליך<br>להשמעות אזנים | לאשמעותיך בסורא  | להשמעותך <sup>1)</sup>       |
|    | 26:2            | אמלאה החרבה                    | רהות מליא חרובה  | המלאה<br>אמלאה <sup>ב)</sup> |
| •• | 26:20           | כחרבות                         | בחרבתא           | בחרבות <sup>3)</sup>         |
| •• | 27:6            | בת אשרים                       | רפין ראשכרעין    | בתאשר 4)                     |
| •• | 27:23           | ונתתי י <b>א</b> רים חרבה      | ואתן נהריהון     | יאריהם                       |
| ** | 30:12           | אשור כלמד                      | אתור ומדי        | כל מדי                       |
| ** | 34:26           | ונתתי אתם וסביבות              | ואשרי יתהון סחור |                              |
|    |                 | גבעתי                          | סחור             | סביבות                       |
|    | 39:16           | וגם שם עיר המונה               | ואף לתמן         | שם                           |
| Ho | s. <b>4</b> :18 | סר סבאם                        | שלטוניהון אסגיאו | שר <sup>5</sup> )            |
| ** | 6:5             | ומשפטיך אור יצא                | וריני כנהור נפיס | ומשפטי                       |
|    |                 |                                |                  | כאור יצא <sup>6)</sup>       |
| ** | 7:12            | כשמע לערתם                     | על דשמעו לעצתהון | ערותם 7)                     |
| •• | 8:5             | זנה עגלך שמרון                 | טעו בתר עגלא     | זנחו <sup>8)</sup>           |
| ** | 9:1             | אל תשמח ישראל                  | לא תחרון ולא     |                              |
|    |                 | אל גיל בעמים                   | תביעון           | ואל גיל 9)                   |
| ** | 11:7            | ואל על יקראהו                  | תערערון          | יקראן <sup>10)</sup>         |
| ** | 12:1            | ויהודה עוד רד עם               | ער רגלא עמא      |                              |
|    |                 | אל ועם קרושים                  | ראלהא, ואינון    |                              |
|    |                 | נאמן                           | דהוו פלחין קרמי  | עם אל                        |
|    |                 | :                              | מתקרן עמא קרישא  | ועם קרושים 11)               |
|    | 13:10           | אהי מלכך                       | ×i               | איה <sup>12</sup> )          |

- 1) So Lxx P.
- 2) So Lxx; accepted by Co. Seeg. Gratz.
- 3) So Lxx P.
- 4) Com. Is. 41:19. Felt by Kimchi.
- 5) Felt by Kimchi.
- 6) So Lxx P. (Com. Nowack Die Kl. P.).
- 7) So Lxx P. runa (See Vollers Z. A. T. W., 1883, 250).
- 8) So P.
- 9) So Lxx P.
- 10) So P.
- 11) So Lxx P. Kimchi: ומן התימה שת"י עם אל כמו עם אל בזתח.
- 12) So Lxx P.

Digitized by Google

#### TEXTUAL VARIATIONS

|                  | <b>M</b> . <b>T</b> .            | Targ.                                | R.                                            |
|------------------|----------------------------------|--------------------------------------|-----------------------------------------------|
| <b>A</b> m. 5:10 | ושר על מבצר יבוא                 | ובזוזין משלים                        | יביא 1)                                       |
| <b>"</b> 6:10    | ומסרפו                           | מיקיר <b>א</b>                       | מסרפו                                         |
| <b>M</b> i. 4:9  | עתה למה תריעי רע                 | וכען למה <b>את</b><br>מתחבר <b>א</b> | (גע רע ג                                      |
| " <b>6:11</b>    | האזכה במאזני רשע                 | היזכון                               | היובח 8)                                      |
| Nahum 2:3        | כגאון ישראל                      | רבותיה לישראל                        | נאון                                          |
| <b>**</b> 3:6    | כראי                             | לעיני כל חזך                         | לראי <sup>4</sup> )                           |
| Zef. 3:18        | אספתי ממך היו                    | וי עליהון                            | הוי                                           |
| Ze. 9:13         | ועוררתי בניך ציון על<br>בניך יון | ואגבר בנך ציון                       | ועוררתי <sup>5</sup> )                        |
| " 12:5           | אמצה לי ישב ירושלם               | אשתכח פרסן ליתבי<br>ירושלם           | <b>א</b> ָמצא ליושבי<br>ירושלם <sup>פ</sup> י |
| " 14:5           | ונסתם ניא הרי                    | ויסתתים                              | ונסתם 7)                                      |
| " 14:6           | לא יהיה אור יסרות<br>וספאין      | לא יהי נהורא אלהין<br>ערי וגליד      | וסרות 8)                                      |
| Mal. 2:5         | ואתנם לו מורא                    | ויהבית                               | <b>וא</b> תן <sup>פ)</sup>                    |

1) So in some MSS. and Lxx P.

2) So Lxx, though in a different sense.

3) So Lxx P.

4) So Lxx P.

(Is. 10:26) עורר לך רפאים : וייתי עלוהי (Is. 10:26) עורר עליו (Is. 14:9) אעורת.

6) The reading of the T. was probably #30# found in many MSS. See Min. Shai.

7) So Sym. Ald. Codd. III, XII, 22, 23, 26. De Rossi found this reading in the Lxx.

Kimchi וכן נמצא במקצת ספרים. So Kimchi ספרים slso R. Eliah Halevy הגתה השרשים and Ibn Ezra pointing out this being the reading of . אנשי המורה Com. Eich. Ein. V. 1, p. 419 (German Ed. 1787).

8) But com. Gen. 42:9 etc. See Rikmah on the change of Waw to Jod. Com. Sup. Am. 5:10.

9) So Lxx P.

## **GROUP B**

|                 |      | <b>M</b> . <b>T</b> .           | Targ.               | Following                            |
|-----------------|------|---------------------------------|---------------------|--------------------------------------|
| Joshua          | 7:8  | הפך ישראל ערף                   | סרלהון              | אויביו 1)                            |
| •               | 8:14 | והוא לא ידע כי                  | ואינון לא ידעון     | וימהרו וישכימו                       |
|                 | • ,  | אורב לו                         | ארי כמנא להון       | 2) וירוצו                            |
| **              | 9:20 | <b>והחיה או</b> תם              | ונקים               | זאת נעשה <sup>8)</sup>               |
| " 2             | Q:5  | כי בבלי רעת                     | בלא מרעיה           | הכה את רעהו                          |
| Judges          | 2:14 | ביר שסים                        | בוזזיהון            | ביד אויביהם<br>לפני אויביהם          |
| ••              | 2:22 | את ררך                          | אורחן דתקנ;         | ללכת בם 4)                           |
| " 2             | 0:37 | והאורב החישו                    | אוחי ואתנגר         | <b>וימשך</b> האורב                   |
|                 |      | ויפשטו                          |                     | ויך 5)                               |
| 1S. 2:2         | 29   | להברי <b>א</b> כם               | ל <b>אוכ</b> לותהון | Implied 6)                           |
| " 6:4           | ŧ,   | כי מגפה אחת לכלם                | לכולכון             | ולסרניכם די                          |
| " 17:4          | 10   | בכלי הרעים                      | ובתרמיליה           | אשר לו וקלעו 8)                      |
| 2S. 3:          | 15   | מעם איש                         | מלות בעלה           | ויקחה <sup>פ)</sup>                  |
| " 23:5          | 5    | וכל הפץ                         | וכל בעותי           | כי כל ישעי 10)                       |
| 1K. 8:4         | 16   | לפני אויב                       | בעלי רבביהון        | ונתתם                                |
| <b>** 18:</b> 1 | 18   | ותלך                            | ואזלתון             | בעזבכם                               |
| <b>** 21:</b>   | 1    | כאשר כתוב                       | כמא דכתבת           | אשר שלחה                             |
| 2K. 19          | :4   | ויפרשהו                         | ופרסינון            | <b>א</b> ת הספרים                    |
| " 23            | :5   | ויקטר                           | ואסיקו              | אשר נתנו                             |
| IS 10:          | 8    | מנפש וער בשר                    | נפשיהון עם פגריהון  | יערו וכרמלו 11)                      |
| " 13:           | :2   | ויבא פתחי נריבים                | ייעלון בתרעהא       |                                      |
| " 19:<br>       | 20   | מפני לחצים                      | רחסיהון             | וישלח להם ו<br>והצילם <sup>13)</sup> |
| 1)              |      | v. 12; so P.                    |                     |                                      |
| 2)              |      | put the whole in sing           | gular. So P.        |                                      |
| 3)              | So 1 |                                 |                     |                                      |
| 4)              |      | in, followed by Lxx L<br>Lxx P. | ag. So P.           |                                      |
| 5)<br>6)        | So I |                                 |                     |                                      |
|                 |      |                                 |                     |                                      |

<sup>6)</sup> So P. 7) So P.

- 10) So P.
  11) P. has it in the 2nd person. Com. Lxx.
- 12) P. in 2 p. f. 13) So Lxx.

• .



<sup>8)</sup> So P.

<sup>9)</sup> So Lxx P.

## **TEXTUAL VARIATIONS**

|                 | M. T.                                   | Targ.                         | Following                 |
|-----------------|-----------------------------------------|-------------------------------|---------------------------|
| <b>** 21:14</b> | בלחמו                                   | לחמא ראתון<br>אכלין           | התיו                      |
| * 23:13         | בחניו                                   | חזותהא                        | ארמנתיה                   |
| <b>**</b> 26:8  | אף ארח משפטיך                           | לארח דינך סברנא               | קוינוך 1)                 |
|                 | קוינוך לשמך<br>ולזכרך ת <b>א</b> ות נפש | לשמך ולדוכרנך<br>תאות נפשנא   |                           |
| <b>**</b> 26:9  | נפשי אויתך<br>אף רוחי בקרבי             | נפשי מחמר <b>א</b><br>אף רוחי | נפשי רוחי <sup>2</sup> )  |
|                 | אשחרך                                   | מברכא לך                      |                           |
| " 26:19         | יחיו מתיך נבלתי<br>יקומון               | נרמי נבלתהון                  | הסיצו ורננו <sup>8)</sup> |
| <b>"</b> 30:11  | סורו מני דרך                            | אסמיונא                       | השביתו                    |
|                 | הטו מני אורח                            | אבטלונא                       | מפנינו 4)                 |
| <b>"</b> 30:13  | בחומה נשגבה                             | כשור מתקף                     | כפרץ נפל                  |
| " 33:2          | היה זרעם לבקרים                         | הוי תוקפנ <b>א</b>            | חננו קוינו                |
|                 | אף ישועתנו<br>בעת צרה                   | אף פורקננא                    | ישועתנו <sup>5</sup> )    |
| .33:3           | מרוממתך נפצו גוים<br>ורותה ארצם מדם     | מסגי גבורן איתבדרו<br>מלכותא  | מקול המון")               |
| <b>**</b> 34:7  | ועפרם מחלב ידשן                         | ותרוי ארעהון מרמהון           | ורותה ארצם                |
|                 |                                         | ועפרהון מתרבהון<br>ידהן       | ועפרם 7)                  |
| <b>" 4</b> 0:26 | לכלם בשם יקרא                           | בשמהן                         | צבאם <sup>8</sup> )       |
| <b>44:7</b>     | הבאתיו והצליח דרכו                      | ואצליחת                       | הבאתיו 9)                 |
| <b>46:1</b>     | נשאתיכם                                 | מטולי טעותהון                 | היו עצביהם                |

1) So P. Lxx. Rashi, Kimchi, Karo fellow this explanation.

- 4) So Lxx (see the difficult explanations of Kimchi).
- 5) So P.
- 6) P. puts for the same purpose in the 2nd p.
- 7) So Lxx. P. in מחלב only.
- 8) Lxx P. render in pl., influenced by Ps. 147:5.
- 9) So Lxx P.

<sup>2)</sup> So P.

<sup>3)</sup> So P.

|     |               | <b>M</b> . T.           | Targ.                           | Following                |
|-----|---------------|-------------------------|---------------------------------|--------------------------|
| ••  | 42:6          | ולא יכלו מלט משא        | נטליהון                         | ונפשם                    |
| **  | 48:15         | ומי כמוני יקרא          | ומן כותי דין ערעינה             | ויגרה                    |
|     |               |                         |                                 | ויערכה1)                 |
| **  | 51:8          | כי בבגר יאכלם עש        | ארי כלבושא דאכיל                | כבנר                     |
|     |               | וכצמר יאכלם סם          | ליה עשא וכעמרא                  | כצמר 2)                  |
|     |               |                         | <b>ראחיר ביה רו</b> קב <b>א</b> |                          |
| "   | 57:15         | מרום וקרוש אשכן         | ברומא שרי וקרישא                | וקרוש שמו <sup>8)</sup>  |
|     |               |                         | שכינתה                          |                          |
| **  | 58:14         | והרכבתיך                | וישרינך ויוכלינך                | implied by               |
|     |               | וה <b>א</b> כלתיך       |                                 | context                  |
| Iar | <b>2:27</b>   | אומרים לעץ אבי          | אבונא את                        |                          |
| Jer | . 2:21        | אומוים עץ אבי<br>אתה    |                                 | ילדתנו                   |
| ••  | 7:24          | במעצות                  | בעצתיהון                        | בשרירות לבם              |
| **  | 9:6           | שבתך בתוך מרמה          | •                               |                          |
| ••  |               |                         | יתבין בבית כנשתהון              | בפרפה פאנו               |
|     | 10:4          | במסמרות ובמקבות         | מתקיף ליה                       | ייפהו                    |
| ••  | 11.14         | יחזקום                  | • <b>6</b>                      | 66 <b>6</b>              |
| ••  | 11:14         | בעת קראם                | בעידן ראת מצלי                  | <b>אל תת</b> פלל         |
| ••  | 11:22         | הכחורים ימותו בחרב      | עולמיהון יתקטלון                | בניהם                    |
|     |               | בניהם ובנותיהם          |                                 | ובנותיהם 4)              |
|     |               | ימתו ברעב               |                                 |                          |
| Ez. | 11:19         | ונתתי להם לב <b>אחר</b> |                                 |                          |
| **  | 11:22         | ורוח חרשה               | ורוח דחילא אתן                  | ונתתי להם <sup>כ</sup> ) |
|     |               | בקרבכם                  | במעיהון                         |                          |
| **  | <b>22</b> :10 | ערות אב נלה             | גליאו                           | ענו בך •)                |
| **  | 22:30         | ועשתה גלולים עליה       | בנוה                            | שפכת דם                  |
|     |               |                         |                                 | שפכת הם<br>בתוכה         |
|     |               |                         |                                 | فيها والبها و            |

1) Lxx P. render them all in absolute.

2) So P.

68

3) So P. Lxx seem to have had an entirely different reading.

4) So Lxx.

5) So Lxx P. Sym. Vul.

6) So Lxx Sym.

Digitized by Google

#### **TEXTUAL VARIATIONS**

|     |         | М. Т.                                | Targ <sup>•</sup> |                          |
|-----|---------|--------------------------------------|-------------------|--------------------------|
| ••  | 23:40   | ואף כי תשלחנה                        | ארי שלחת          | רחצת כחלת                |
|     |         |                                      |                   | ועדית                    |
| **  | 26:11   | לארץ תרד                             | ימגר              | ירמס יהרג                |
| **  | 35:8    | נבעותיך וגיאותיך                     | ית רמתוהי וחילוהו | הריו                     |
|     |         | וכל אפיקיך                           | וכל פצידוהי       |                          |
| ••  | 35:10   | שתי הארצות לי<br>תהיינה וירשנוה      | וארתינון          | שתי הארצות <sup>ו)</sup> |
| **  | 36:20   | ווויינה הי שנה<br>ויבוא אל הנוים אשר | ועלו לביני עממיא  | (S) אוויר האו            |
|     | 30.20   | · · · · ·                            |                   |                          |
|     |         | כאשר שממו עליך                       | כמה רסברו ליה     | פראהו ותארו              |
| Hos | s. 10:1 | כרב לפריו הרבה                       | אסגיאו פולחן      | לפריו                    |
|     |         | למזבחותיו כמוב                       | לאגוריהון         | <sup>(3</sup> לארצו      |
|     |         | לארצו הטיבו מצבות                    | סמתהון            |                          |
| ••  | 14:9    | פריך                                 | לתיובתהון         | ואשורנו                  |
| Am  | . 2:3   | והכרתי שופט                          | רינה <b>א</b>     | וכל שריה                 |
| Mi. | 5:4     | עליו                                 | עלנא              | בארצנו                   |
|     |         |                                      |                   | בארמנותינו               |
|     |         |                                      |                   | והקמנו                   |
| ••  | 7:15    | כימי צאתך                            | מפקהון            | אראנו                    |
| Na  | 2:14    | רכבה                                 | רתיכך             | <b>וכפ</b> יריך          |
| **  | 3:7     | מי ינור לה                           | מן ירוי עלך       |                          |
| Za. | 14:5    | ובא יהוה אלהי כל<br>קרושים עמך       | עמיה              | ובא <sup>5)</sup>        |

1) It is not necessary with Cor. (D. B. Ez.) to suppose a different reading by the T. Suggested by the text, the T. would not hesitate to render it as if it were in Hiph.

2) So P.; so also in Ez. 20:38; 23:44; Jerem. 51:36; Mi. 7:12, noticed by Min. Shai. In Masoreth Seder Sh'lach this is considered among those that are written in sing. and the Sebirin in pl. That the T. follows in a good many cases the Sebirin as well as the Madnechai was noticed by the Min Shai. (Com. Ez. 5:11; 13:17; 14:19; Min. Shai Jerem. 49:36; Mi. 7:12). In P'sichta Lam r. איז דין קרא בביכול. So in many Kenn. MSS.

3) Lxx make למובחות conform to מצבות. P. follows it closely.
 4) So P. Lxx put all in the 3rd person. The reading of לך is found in many MSS.

5) So Lxx P. noticed also by Kimchi.

69

|                |      | <b>M</b> . <b>T</b> . | Targ.         | Following            |
|----------------|------|-----------------------|---------------|----------------------|
| <b>M</b> al. 2 | 2:15 | ובאשת נעוריך אל       | לא תשקר       | ונשמרתם 1)           |
|                |      | יבגר                  |               |                      |
| ." 2           | 2:16 | כי שנא שלח וכסה       | ולא תכסי חטאה | ברוחכם               |
|                |      | חמם על לבושו          | בלבושך        | תבגדו <sup>ב</sup> ) |

### **GROUP C**

Joshua 1:9 אל תערץ ואל תחת Targum אל תערץ ואל תחת. According to Deut. 31:8 תירא ולא תחת On. לא תרחל ולא תחר ל.

Joshua 2:4 ואממרתנון Targum (אממרתנון). According to v. 6

Joshua 6:6 שאו את ארון הברית Targum (ית ארון קימא ריי). According to v. 8 וארון ברית יהוה.

Joshua 6:8 לפני יהוה לפני הרונא דייל). According to v. 7 לפני ארון יהוה.

Joshua 9:4 ויצטירו Targum (אודורו According to v. 12 . הצטירנו.

Joshua 12:8 ובמשפך מרמתא Targum ובמשפך מרמתא. According to 12:13 אשרות הפסגה .

Joshua 18:7 מתנן די יהב להון אינון Targum כהנת יהוה נחלתו 18:7 – יהוה אלהי ישראל הוא נחלתם According to 13:33 – יהוה אלהי ישראל הוא נחלתם . מתנן די יהב להון...

Joshua 22:24 מה לכם וליי אלהי ישראל Targum לית לכון חולק According to vv. 25, 27 ...

Judges 5:8 יבחר אלהים חדשים Targum כד אתרעיאו בני ישראל למעותא חדתין רמקרב אתעבידא דלא איתעסקו בהון אבהתכון. למפלה למעותא חדתין רמקרב אתעבידא דלא איתעסקו בהון אבהתכון. According to Deut. 32:17 אלהים חדשים מקרוב באו ולא שערום .

.

3) Lxx in both places have Exquiper. Com. Jalqut l. c.

4) So P.

5) So P. V. and 4 MSS. and in 3 Kenn.

Many Kenn. and De Rossi MSS. read ויצמידו. So Lxx P.
 Felt by Kimchi

Digitized by Google

<sup>1)</sup> So Lxx.

<sup>2)</sup> So Lxx.

Judges 7:7 בשלשת מאות האיש המלקקים Targum (דשרן ביריהון ביריהון). According to v. 6 לפומהון

Judges 7:18 ואמרתם ליהוה ולגרעון Targum <sup>(2</sup> ארכא רמקטלא 2). ויקראו חרב לי' ולגרעון 20. According to v. 20 מן קרם.

Judges 20:38 משאת העשן Targum (<sup>3</sup> ימור דתנן. According to v. 40 ... ימור – עמור העשו..

ואנה עלי ישב על הכסא יר דרך מצפה Targum א... על Targum והנה עלי ישב על הכסא יר דרך מצפה לגיש. על כבש אורח תרעא<sup>4</sup>). על כבש אורח — בער השער 18.

ודמית חמוהא ודאתקטל<sup>5</sup>) Targum ואל חמיה ואישה 18 4:21 . בעלה According to v. 19 בעלה שומה שומה – ומת חמיה ואישה 19. ודאתקטל בעלה.

וער אבנא הגדולה 18 האבן הגדולה 18 Targum (גער אבנא הגדולה 18 According to vv. 14, 15 האבן הגדולה .

והנה ההמון משרית פלשתאי<sup>ד)</sup> Targum והנה ההמון נמוג 14:16 According to v. 19 וההמון אשר במחנה פלשתים .

18 18:6 לשבחא בחנניא Targum לשיר According to לשבחא בחנניא. According to 21:12 משבחין בחנגיא – יענו במחולות

2S 9:3 האית עוד גברא<sup>9</sup>) דמים עוד איש לבית שאול Targum (אית עוד גברא<sup>9</sup>). According to v. 1 האית – הכי יש עוד .

28 9:3 נכה רגלים Targum לקי בתרתין רנלוהי. According to v. 13 לקי בתרתין רגלוהי – והוא פסח שתי רגליו.

1) So P. In some MSS. of the T. the words בידיהון למומהון are omitted

2) So P. In Lag. דמקמלא is omitted.

3) P. omits DRUD.

4) So Lxx. Kimchi: ויונתן חוסיף בו שער שתרגם על כבש אורח אורח. תרעא מסכי כמו שאמר בפסוק האחר בעד יד השער.

5) Com. Lxx.

6) So Lxx and many MSS.

7) So Lxx P.

8) In Lag. משמעין.

9) So Lxx P. Kimchi: ותמהתי למה תרגמו יונתן האית.

2S 11:6 וית אוריה אל דור Targum (ית אוריה אל דור According to the preceding .

2S 12:21 בעבור הילר חי Targum (2 עד דרביא קים). According to v. 22 בעוד הילר חי

2S 12:27 עיר המים Targum (ארית מלכותא According to v. 26 עיר המלוכה .

ונפק מלכא וכל אנשי Targum ויצא המלך וכל העם 15:17 2S 15:17 ונפק מלכא וכל אנשי וכל העם אנשי המלך וכל ביתיה. גוכל אנש ביתיה אנש ביתיה.

2S 18:12 שמרו מי בנער Targum אסתמרו לי בעולימא According to v. 5 אסתמרו לי בעולימא.

28 22:13 מנגה נגרו בערו נחלי אש Targum כגומרין דנור בנומרין הנור בערו ממנו<sup>5</sup>). According to v. 9 רלקא מימריה בנומרין דנור – נחלים בערו ממנו<sup>5</sup>.

1K 1:48 אשר נתן היום ישב על כסאי Targum (אשר נומא דיום Targum וומא דיום). גורסי

1K 1:52 לא יפל משערתו Targum (משער רישיה). According to 1S 14:45 משערת ראשו לא יפול משערת ראשו

וביתא הדין דהוה עילאי<sup>8</sup>) Targum והבית הזה יהיה עליון 1K 9:8 וביתא הדין דהוה עליון לכל 1K הבית הזה אשר היה עליון לכל According to 2 Ch. 7:21 יהי חרוב...עליון ישם...

1K 12:16 מה לנו חלק ברור Targum ליא לנא חלפית לנא אין לנו חלק ברור 20:20 20:1 אין לנו חלק ברור.

1K 13:9 ולא תשתה מים Targum (יולא תשתה מים According to v. 17 ולא תשתה שם מים .

1K 13:34 ויהי ברבר הזה לחטאת Targum ויהי ברבר הזה לחטאת. According to 12:13 ויהי הרבר הזה לחטאת 12:13.

1K 22:31 ומלך ארם צוה את שרי הרכב שלשים ושנים Targum ומלך ארם צוה את שרי הרכב שלשים ושנים את ארין ותרין מלכון. שלשים ושנים מלך 1.12. תלתין ותרין מלכון

2) So Lxx P. Com. Ehrlich, Randglossen.

4) In Lag. וכל עמא.

6) So P. Lag. έδωχε σήμερον έχ τοῦ σπερνματος μοῦ

7) So is the T. to 2S 14:11 משערת כנך. So P. here and in 2S 14:11. Lxx here only.

8) Com. P.

9) In Lag. מאלנא .

10) In Lag. ותמן is omitted.

11) Literally in Lag.

<sup>1)</sup> So P. and in 2 MSS. Kenn.

<sup>3)</sup> So P. and in 2 MSS. Kenn.

<sup>5)</sup> So Lxx P.

2K 4:19 שאהו אל אמו Targum (ג סבהי אוביליה According to v. 20 וישאהו ויבאהו.

2K 4:42 מבעל שלשה Targum מבעל הארע דרומא. According to 15 9:4 בארע דרומא – בארץ שלשה .

2K 9:19 כה אמר המלך שלום Targum (2 השלם According to v. 18 השלום .

2K 20:14 מארץ רחוקה באו מבבל Targum <sup>(8</sup>). According to ומאין יבואו אליך.

2K 21:18 ויקבר בנן ביתו בנן עוא Targum (4אתקבר בנן עוא). According to v. 26 בנן עוא

2K 23:2 וכל אנש יהודה וכל ישבי ירושלם Targum וכל אנש מוכל אנש יהודה וכל ישבי ירושלם . According to 2 Ch. 34:3 יהודה וישבי ירושלם . ירושלם .

2K 24:3 אך על פי י' Targum (<sup>5</sup> ברם על דארנזי קרם י' According to v. 20 כי על אף.

IS. 10:7 ולהכרית גוים לא מעם Targum לא בחים According to Hab. 1:17 לאספא עממין לא בחים – להרג גוים לא יחמול.

IS. 17:6 וישתארון ביה Targum ונשאר בו עללות כנקף זית Targum וישתארון ביה עלמא בין מלכותא. עוללין כביעור זיתא... כן ישתארו יחידאין צריקיא בנו עלמא בין מלכותא. According to 24:13 כי כה יהיה בקרב הארץ בתוך העמים כנקף זית ...

IS. 22:3 כל נמצאיך אסרו יחרו Targum (ל נמצאיך אסרו יחרו IS. 22:3 בל דאשתכה ביך יתקמל). According to 13:15 כל הנמצא ידקר.

IS. 26:1 בערנא ההיא ישבחון Targum ביום ההוא יושר השיר הזה אישבחון בערנא הרא ישבחון א ישר היא ישבחון. אירו לי' שיר חרש 12:10 (<sup>7</sup> תושבחתא חרתא.

IS. 29:16 כי יאמר מעשה לעשהו Targum האפשר דיימר סינא האפשר האפשר היימר המר המר המר אפר אפר המר געבריה.

- 5) So Lxx. Com. P.
- 6) The whole phrase is omitted in Lxx and P.
- 7) In Lag. אדא.

<sup>1)</sup> So P. Com Lxx.

<sup>2)</sup> Com. P. Lxx el elonvy

<sup>3)</sup> So Lxx P. לותו is omitted in Lag.

<sup>4)</sup> Com. Lxx. Both are rendered in Lag.

IS. 33:11 רוחכם אש תאכלכם Targum בדיל עובדיכון בישיא וסערה כקש תשאם According to 40:24 מימרי כעלעולא לקשא ומימריה בטלעולא לקשא<sup>בן</sup>.

IS. 42:18 החרשים שמעו Targum רשיעיא דאינון כחרשין הלא געון רשיעיא דאינון כחרשין הלא. According to 43:8 וחרשים ואונים למו

IS. 44:12 ובמקובין מתקיף ליה Targum ובמקבות יצרהו According to Jer. 10:4 (10 בקבות יחוקום).

IS. 45:9 היאמר חמר ליצרו מה תעשה Targum לא עבדתני. According to 29:16 כי יאמר מעשה לעשהו לא עשני.

IS. 47:7 לעלם אהי תקיפת מלכז Targum לעולם אהיה נברת IS. 47:7. . תקיפת מלכון – לא תוסיפי יקראו לך נברת ממלכות ל According to v.

IS. 50:8 קרוב מצדיקי Targum קרוב א זכותי. According to 51:5 קריבא זכותי – קרוב צדקי.

IS. 63:5 ואבים ואין עזר ואשתומם ואין סומך ותושע לי זרעי וידיע קדמי ולית איש דיקום ויבעי עליהון Targum וחמתי היא סמכתני. איש דיקום ויבעי עליהון בדרע תוקפי ובמימר רעותי סעדתינון. According to 59:16 וידיע קדמוהי ולית אנש דיקום – וישתומם כי אין מפגיע וידיע קדמוהי ולית אנש דיקום ברע תוקפיה ובמימר רעותיה סערינון.

Jer. 6:11 ואת חמת יהוה נלאיתי הכיל Targum לאיתי לסוברא למשפך האיתי כלכל לא אוכל אוכל ונלאיתי כלכל לא אוכל אוכל יכילית למשפך.

Jer. 8:15 קוה לשלום Targum סברנא לשלם. According to 14:19. סברנא לשלם – מרוע הכיתנו...

It renders this way Is. 41:16: ומימריה --- וסערה תפיץ אותם --- ומימריה וסערה הפיץ ומימריה ומימריה
 In Lag. לקשא is omitted.

2) So the T. renders Is. 40:12, seemingly for their similar beginning and contents.

3) So, for the same reason, it renders 43:10: כי אני הוא לפני אנו: אנא הוא רמלקרמין... — לא נוצר אל

4) See Jerem. 10:4. The rendering there was influenced by the sequel, but the influence in this case might have been reciprocal, so that the v. was put in the same p. in accordance with the verse here.

Jer. 10:4 בכספא ובדהבא חפי ליה Targum בכסף ובזהב ייפהו According to Is. 40:19 .

Jer. 10:4 ולא יפיק Targum רלא יצמלי. According to Is. 40:20, 41:7 (א ימט<sup>2</sup>) - לא ימט<sup>2</sup>.

Jer. 31:9 ברחמין סניאין Targum בככי יבאו ובתחנונים אובילם Targum ברחמין סניאין שוברחמים בככי יבאו וברחמין — וברחמים גדולים אקבצך According to Is. 54:7 סגיאין אקרב.

Jer. 32:35 אשר לא צויתים ולא עלתה על לבי Targum דלא פקרית. אשר לא צויתי ולא עלתה על לבי<sup>3</sup>) According to 7:31 באוריתי – דלא פקרית באוריתי.

Jer. 33:3 ואנידה לך נדולות ובצרות Targum רברבן ונטירן. According to Is. 48:6 (לא ידעתם<sup>4</sup>).

Jer. 41:15 וילך אל בני עמון Targum ואזל למיעבר לויז בני עמון According to v. 10 וילך לעבר אל בני עמון.

Jer. 46:8 אחפי ארעא ומלאה Targum אעלה אכסה ארץ. According to 47:2 וויבזון ארעא ומלאה – וישטפו ארץ ומלואה.

Jer. 48:4 נשברה מואב Targum איתברת מלכות מואב. According to 48:25 מואב – נגדעה קרן מואב.

Ez. 11:19 ונתתי להם לב אחר ורוח חרשה אתן בקרבם Targum ונתתי להם לב החיל. According to 36:26 – לב חרש לבון לב דחיל.

- 2) So Lxx, except in Is. 40:20.
- 3) Lxx read there צויתים as here.

4) Minchat Shai sees another reading by the T. and goes so far as to think that Rashi, who follows the T., has also had the same reading. But Rashi does it in numerous instances where such an assumption is out of question. Kimchi remarks: וי"ת רברבן ונפורו, היה , קורא ונצורות בנו"ן.

5) Also 18:31. So P., felt by Minchat Shai. Curiously, this reading appears also in the com. of Eliezer of Beaugency (published by Posnansky, 213). So is the reading in 3 Kenn. MSS. and 1 De Rossi.

<sup>1)</sup> So P. Rashi; Kimchi etc. curiously combine both readings. F. Perles in J. Q. R., v. 18, p. 388, would read here (1921) and refers to Is. 30:22; so Kittel, both of whom refer to the T. not appreciating the principle followed in this case. So also in Jerem. 10:19, and curiously enough, P. there renders (reque) in the same way as as 11:11

Ez. 17:5 ויהביה בשדה ותנהו Targum ויהביה בחקל מוב According to v. 8 ( $^{1}$  בחקל מוב אל שדה מוב<sup>1</sup>).

Ez. 29:3 ייארי ואני עשיתני Targum אואנא מלכותא ואנא מלכותא - יאר לי ואני עשיתי 20: According to v. 9 כבשית יאר לי ואני שיתי 20: דילי ואנא בבשית - דילי ואנא כבשית.

Ez. 29:6 יען היותם משענת קנה Targum סמך קניא רעיעא. According to Is. 36:6 סמך קניא רעיעא – הקנה הרצוץ.

Ez. 30:18 היא ענן יכסנה Targum כעננא רסליס וחפי ית Targum ארעא ארעא. According to 38:16 <sup>(3</sup> הארץ 5 כעננא – כענן לכסות הארץ. רסליס וחפי ית ארעא

Ez. 31:14 אל יורדי בור Targum עם נחתי גוב בית אברנא. According to 32:18, 24 את יורדי בור 3.

Ez. 31:15 ביום רדתו שאולה Targum ביום אחתותי. According to v. 16 באחתוהי יתיה – בהורידי אתו שאלה.

Ez. 32:5 ויתמלון היליא Targum ומלאתי הגיאיות According to v. 6 (1 ואפקים ימלאון 4).

Ez. 32:18 אל ארץ תחתיות Targum ארעיתא ארעיתא According to 31:14 לארעא ארעיתא – אל ארץ תחתית 5.

Ez. 32:24 אשר נתנו חתיתם Targum ראיתמסירו לתבר According to v. 23 אשר נתנו חתית .

Ez. 34:24 ועבדי דוד מלכא<sup>6</sup>) Targum (אנדי דוד מלכא). According to 37:24 ועבדי דוד מלך עליהם.

Ez. 36:12 והולכתי עליכם אדם Targum (7). According to vv. 10, 11 והולכם אדם 11.

Ez. 41:17 על מעל הפתח Targum עד לעילא According to v. 20 מהארץ ער מעל הפתח.

1) As to the change in person, com. De Rossi V. L. V. T., l. c.

2) P. reads : Lxx have v. 9 as in v. 3.

3) It also influenced Jer. 46:8.

4) Lxx have in v. 6 as in v. 5. Kittel wonders if the reading was not ונמלאו .

5) So 26:20 בארץ תחתית.

6) Lxx have in 37:24 as in 34:24. Lag has here read. However, in 37:25 the T. stands alone.

7) Ehrlich Ez. finds support in this rendering of the T. that it is used here in the sense of increase, as in Jerem. 12:2. Equally wrong is Jahn, ascribing a different reading to the T. Ez. 43:10 ומדדו את תכנית Targum וימשחון ית מקוסיה. According to v. 11 גורת הבית ותכונתו<sup>11</sup>

Mi. 2:8 ממון יקרהון מנהון Targum ממול שלמה אדר תפשיטון . According to 3:3 נסבין – ועורם מעליהם הפשיטו 2:3 (\*. מנהון נסבין

Ze. 3:10 אל תחת גפן ואל תחת תאנה Targum לתחות פרי תינוהי איש תהת גפנו 15.5 According to 1K . גופנוהי ולתחות פרי תינוהי איש תהת גפנו .

Ze. 9:8 וחניתי לבית מצבה Targum וחניתי לבית מצבה אשרי בבית מקרשי... ואני אהיה According to 2:9 כשור ראשא מוקף לה סחור סחור ואני אהיה 5:00 בשור ראשא מקף לה סחור סחור --- לה חומת אש

Ze. 11:17 הוי רעי האליל Targum וי על פרנסא טפשא. According to v. 15 – רעה אוילי.

- 1) So P.
- 2) Lxx read in 2:8 yrs in 33. So P.



# THE EXEGESIS IN JONATHAN

ί.

The exegetical nature of T. Jonathan is in a conspicuous manner emphasized in the report of the Talmud: 'Said R. Jeremia, others say R. Hiyya b. Abba, Targum to the Prophets Jonathan b. Uziel said it. And Eretz Israel trembled 400 parasangs. A Bath Kol said: Who is the one who revealeth my mysteries to the children of men? Rose Jonathan b. Uziel and said: I am the one who revealeth Thy mysteries to the children of men. It is reavealed and known unto you that . . . I did it for Thy sake in order that strife may not abound in Israel." To the question why no such occurrence accompanied the act of the Targum to the Pentateuch, the answer is given: "The Pentateuch is clear while the Prophets contain things some of which are clear, while others are obscure." 1)

Framed as this report is in the characteristic phraseology of the Agada it serves not only to demonstrate the prevalent view of the age as to the principal characteristic of the T. to the Prophets, its main value resting in the exegesis, but is instructive also in that it manifests the worshipful reverence in which the exegesis was held. It was regarded as mysteries which should not, except for a weighty reason as alleged by Jonathan, he disclosed to the uninitiated in holiness. It does, however, in no way indicate the nature of the exegesis. There is nothing of the mystical in it. It is governed by rules and based on principles of a kind placing it in the domain of logical hermeneutics.

The general underlying principle in the exegesis of T. Jonathan consists in an attempt to render intelligible to the fullest possible degree that which is obscure. To accomplish this the targumist does not resort to the undersense. It is the sense, the explicit and simple, which is fundamental in the exege-

<sup>1)</sup> Meg. 3a; Yerushalmi 1, 10.

sis. The object of the targumist was to translate the poetical mind of the Prophet into the lay-mind behind it. In other words, to the targumist the implication rather than the surface literalness of the passage or word involved is of chief consideration. It is. on the one hand, a desire to correctly understand the prophet,<sup>2)</sup> and on the other hand, to make the author intelligible to others.<sup>3</sup>) Passages which are untouched by the exegesis of the targumist, the reason is to be sought in the assumption that the passage in question was not obscure to the generation of the targumist. In determining the general nature of the exegesis of this Targum a few salient points call for recording at the outset. In the first place, the targumist in no way dismisses any passage or word unrendered due to its embarrassing nature as is frequently the case in the Lxx and P. Whether or not the targumist is assured of having found a plausible. escape or is resorting to some hopelessly obscure paraphrase, he is not evading it. On the other hand, it should be noticed that the T. appears entirely unaffected in his translation. He is not preoccupied with any particular thought, or hypothetical idea, "which assumes a connection in the train of thought which does not appear on the surface", as was the case with the Agada, Philo and the Church Fathers.<sup>4)</sup> The aim he set for himself was translation; nothing beyond it. The targumist is inclined, however, in certain cases to parallelism of circumstances, as is the case with the Agada.

One thing, however, stands forth as peculiarly remarkable. It would appear the targumist had little regard for the historical reality of the prediction. With few exceptions he manifests no interest in the particular historical period or event of the prophecy. There is a strong inclination on the part of the targumist to shift the predicted reality to the Messianic age whenever the contents admit of such a presentation. He is this way interpreting the prophecies of "consola-

**79** :



<sup>2)</sup> Com. Scheleiermacher, Hermenutik, etc. (ed. 1838), p. 3.

<sup>3)</sup> Immer, Hermenentik (ed. 1877), p. 10.

<sup>4)</sup> The case with the Agada needs no illustration. It constitutes one of its fundamental bases (com. particularly Maimonides preface to Seder Zerai'm end 2nd part). As to the Apostles, com. Epistle of James 2:21; Rom. 10:17.

tion" which his age of national depression and political dejection would hardly regard as already accomplished.5) In addition, there is the poetical side of the prophecy, its overflowing richness of expression and exuberance of color in portraval which are not susceptible of realization, but which were, in the belief of the people, unaware of this fact, to be inevitably translated into reality. Hence the tendency to interpret the glowing description of the "consolation" in Messianic terms. <sup>6)</sup> The Messianic tone is made audible also in the prominence given in his exegesis to the "righteous ones". In a good many instances no other reason except to give Messianic sense to a phrase, is evident.7) But of significance is also the introduction of the wicked side by side with the righteous. In this way the Messianic description is complete. The Messianic epoch, as is generally known, is in its final form rather religious and individual than political, national. The righteous and the wicked, not the nation and nations, are the object of its justice. Finally, the Messianic tendency has found its expression in the targumist references to Gehenna. In the chapter on "General Peculiarities" it will be pointed out that the Gehenna referred to by this Targum is the Messianic doom.

The major principles of the exegesis of the Targum can be placed under four headings; namely, the allegorical, the metaphorical, the complement and the lexical. The allegorical shall be considered first.

The allegorical method was employed in the Agada and by Philo, and to a larger extent by the Apostles and latter Church Fathers.<sup>8</sup>) But it is to be noticed that the targumist

<sup>5)</sup> Com. Am. 9:1; Ze. 11:7-11, particularly v. 10. On the other hand, com. Ze. 6:5—the "four kingdoms" are not called by name.

<sup>6)</sup> Com. Is. Ch. 9, 11, 12, 6.5; Jer. 23:3.9; Hos. 6:1.4; 14:15, etc.

<sup>7)</sup> Com. Is. 24:19-18; 25:4-5; Ch. 32; 33:13; Jer. 23:28; Hab. 2:4; 3:2, etc.

<sup>8)</sup> The two former need no illustration. With regard to the N. T., Jesus himself was addicted to it (Com. Mat. 21:42, Luk. 4:16-22). With regard to Heb. Ch. 8, Riehm (Lehrb. p. 204, ed 1867) remarks: "The author leaves out of consideration the historical meaning of Old Testament passages."

confines the application of this method to passages which garb an implication. Whether or not he strikes the right point he is distinctly approaching it. He is making no strange and artificial combinations. In most cases his exposition falls in line with the Agadic interpretation.

The larger portions treated allegorically by the T. are Ez. 16, Hos. 1:2, 5, 6, 8; 3, 1-4. Ch. 16 in Ez. is turned by the T. into a reahearsal of the History of Israel: ". . . your habitation and your birth was in the land of the Canaanites. there I was revealed to your father Abraham between the pieces (Gen. 15:9-18) and I announced to him that you shall descend into Egypt, (and that) I (shall) deliver you with an uplifted arm, and on account of your ansectors I (will) expell from before you the Amorites and destroy the Hitites. And then your ancestors descended into Egypt, inhabitants in a land which is not theirs, enslaved and oppressed. . . . The eve of Pharaoh did not pity you, to render unto you one generous act, to give you respite from your bondage, to have mercy on you, and he decreed concerning you ruinous decrees to throw your male children in the river to destroy you, while you were in Egypt. And the rememberance of the covenant of your ancestors came before me and I was revealed to deliver you, for it was divulged before me that you were oppressed in your bondage, and I said unto you by the blood of circumcision I will pity you, and I said unto you on account of the blood of the Passover (sacrifice) I will redeem you. And I was revealed unto Moses in the bush, for you, and I put off your sins and swore to deliver you as I swore to your ancestors, in order that you shall be a people serving before me. And I delivered you from the bondage of the Egyptians. And I lead you (forth) in freedom. And I clothed you with painted garments from the riches of your enemies (Exod. 14:21) and I sanctified priests from your midst to serve before me. . . And I reformed you in the reform of the words of the Law written on two tablets of stone and (which) I gave them through Moses. And I gave in your midst the Ark of My covenant and the cloud of My Glory on you and an Angel sent from before Me leads at your head. And I gave My Tabernacle in your midst fitted out with gold ... and you became very rich and very powerful and you prospered and ruled over all kingdoms."

Whether this exposition is right is open to question. The portion beginning with v. 7 may refer to the Kingdom of Solomon as well. But that it was allegorically framed is evident, and the T. only follows the current interpretation traceable in the Agada.<sup>9)</sup> On the other hand, it should be noticed, the targumist asserts the dependence of his exposition on the text. On the whole, however, it runs like a Midrashic treatise. The phraseology is free in the use of parenthetical phrases and synonyms.<sup>10)</sup> The textual form is paid little heed.<sup>11)</sup>

Hosea, 1:2.5, 8; 3:1.4, comprising the command of God and the action on the part of Hosea to take to himself "a wife of whoredom", are interpreted in the T. allegorically. Accordingly, the rendering is put in this way: "Go and prophesy on the inhabitants of the city of the idols who increase in sin (v. 2). And he went and prophesied to them that if they repent they will be pardoned, and if not they will fall like the falling of the leaves of a fig tree (tota they will fall like the falling of the leaves of a fig tree (tota they and they increased and committed evil deeds (vv. 3, 6, 8) and their generation, exiled among the peoples, were not acceptable (tota they on Israel who resmble a woman who is beloved of her husband and betrays him (3:1). And I redeemed them on the fifteenth of Nisan, and I put the Shekel as atonement

- 10) Com. particularly vv. 4, 7.
- 11) Com. vv. 4, 5, 6, 10.

for themselves and I said that they shall bring before Me the Omer of the offering from the produce of barley." (v. 3).<sup>12</sup>

The allegorization in this case is somewhat peculiar. The text requires the literal conception of the act which, in its fulfilment, carries both the situation and reality of the prediction. It was taken in the literal sense by the Agada.<sup>13</sup>) That some agadist, however, would have it allegorically interpreted and that the T. is following his interpretation is fairly certain.<sup>14</sup>) The reason, however, for the exposition can only be the horror the targumist must have felt at the supposition that the prophet would be told by God to take a harlot to wife. The absence of such a cause is probably the reason why Zech. 6:1-9 is rendered literally.

The Servant of God is by the T. identified with the Messiah, whose approaching appearance has been expected by his contemporaries. That being the case, the allegorization on the same lines of Is. 53 must follow as a self evident result. This had been the case with all those adhering to the allegorization of the Servant of God. But the targumist is strikingly

14) Com. Jalqut l. c.

83



<sup>12)</sup> Com. Chull 92b: "And I bought her for me for fifteen pieces of silver", R. Jonathan said: ... for fifteen (means) this is the fifteen Nissan, when Israel was redeemed from Egypt." So Pesiqta 15. On the other hand, the latter part of the verse is interpreted differently (ibid).

<sup>13)</sup> Com. note 18. Com. Pesigta on 3:3: תניא ר' חייא אומר: לא תזני לא תעשה פסל: ולא תהיי לאיש לא יהיו לך אלהים אחרים, Com. P'sachim 87a end. "The Holy One Blessed Be He said to Hosea: 'Thy children sinned', and he should have said: 'They are Thy chiuldren, the children of Thy favored ones, Abraham, Isaac, and Jacob, show Thy mercy to them'. Not only did he not say so, but said, 'exchange them for another people'. Said the Holy One, Blessed Be He: 'What shall I do to this aged one? I'll say to him: Go and take for yourself a harlot and have for you harlot children, and then I'll say to him, send her away from your presence; if he can send (her away), I also will send away Israel. For it is said: and the Lord said to Hosea, etc." The Agada goes on to tell that after two sons were born to him God intimated to him that it would be proper for him to divorce her. Upon which Hosea refused to comply and God then said to him: "If this be the case with your wife, being a harlot, and thy children being children of whoredom, and you know not whether they are yours or belong to others, how should it be with Israel," etc.

singular. Assured that this prediction is about the Messiah, the targumist reverses the simple meaning of the words, transforming the gloomy portraiture of the Messiah into an image of magnificence and splendor, unlike the Agadist contemporaries, who would rather play thoughtfully on the humbleness and sufferings of the Messiah.<sup>15</sup>) He was influenced by the great national movements of his time, which assumed a Messianic character. So, while he would, seemingly with this end in view, change in 52:14 the p. only as if Israel and not the Messiah is the object, he actually rewrites ch. 53, replacing it by one bearing no resemblance to the original.

Instead of the Messiah being regarded as of no form, no comeliness, of no beauty (v. 2), he becomes one of extraordinary appearance, differing from the appearance of the former Davidic Kings, his terror unlike that of the profane king; for his countenance will be a holy countenance. Whoever will see him will gaze at him (v. 3). Describing how he was despised, rejected and a man of sorrow, he makes it refer to the kingdoms whose glories will be destroyed by the Messiah. So, the rendering of the T. runs: "For our sins he will supplicate and our transgressions will be pardoned on account of him. We are considered stricken and oppressed from before the Lord." Note the rendering of v. 5: "And he will build the Temple, which was desecrated through our sins, delivered to the enemies for our transgressions, and through his teaching peace will abound for us, and by our gathering of his words our sins will be forgiven to us." In this spirit the rendering is carried on to the end of the chapter.

### THE METAPHOR

Prophecy is clothed in the magnificent form of poetry. It directs its thoughts in a superfluity of imagery. The overcoming force with which the prophet perceived his vision and the vehemence with which, "like a fire," it is impelled to come forth, make the metaphor the instrumentality of prophetical

<sup>15)</sup> Com. San. 98a, Pesiqta Rabati 36.

speech. It is addressed in terms of nature and natural phenomena, leaving the emphatic to the layman to unveil and distinguish. The targumist made it a principle to render not the metaphor but what it represents, the event described and not the description. It is the purpose which is of chief import to him. In a way this is with him rather a principle of translation, as in most cases there can be no claim to exegetical examination.

The parabolic metaphor is the prophetic parable which resolves itself less in event than in metaphorical presentation. The T. instead of giving the literal rendering of such a parable renders its underpoetical parallel, thus stripping it of its parabolic nature.

Except for the substitution of the simple for the metaphorical, the T., as a rule, in these cases keeps closely to the text stylistically as well as grammatically and synthetically. Exceptions to this rule are Is. 5:1-3; 5-7. The substitute is the one made obvious by the text, with the exception, again, of the parable in Is. 5, where somewhat far-fetched substitutes are used. Otherwise the T. will introduce its equivalent by the short phrase the T. will introduce its equivalent by the short phrase the T. which is equal", and insert, where such is required for better understanding, a complementary word or phrase.

A few verses of each case of the parabolic metaphor will sufficiently illustrate the application of this principle. This will best be accomplished by placing the rendering of the T. side by side with the original.

#### Ez. 19:3, 6

# V. 3

# Т.

And she brought up one of her children, he became a king, and he learned to kill, killing, men he killed. And she brought up one of her whelps, he became a young lion, and he learned to catch the prey, he **de**-

voured men.

H.

# **V**. 6

Т.

H.

And he went up and down among the kings, he became a king and he learned to kill, killing, men he killed. And he went up and down among the lions, he became a young lion; and he learned to catch the prey; he devoured men.

### Ez. 23:2, 5

# **V.** 2

Son of man prophesy on two cities which are like two w o m e n who were the daughers of one mother. Son of man, there were two women, the daughters of one mother.

#### V. 5

And Ohlah erred from my worship and she was wilful to err after her lovers, the Assyrians, her near ones. And Ohlah played the harlot when she was mine, and she doted on her lovers, on the Assyrian warriors.

Ez. 31:3-15, however, is rendered by the T. in a more detached manner. This is due to the fact that while it constitutes a similitude it is framed as a comparative metaphor. Assyria is here likened to a cedar in Lebanon, around which turns the entire description. The T., translating it as a description of the greatness and strength of Assyria according to the implication, had to change the p. as well as the number. Otherwise it keeps the rendering in line with the original.

The poetical metaphor, forms of expression given in objects of nature, is treated in the same manner by the T., namely, the object represented by the description is rendered. In this case also closeness to the original is observed, while a circumscription of phraseology is predominantly maintained. But, as if it were a concession on the targumist's part to the poetical element in prophecy, the insertion, "it is equal", "like", is, with few exceptions, not employed in such cases. Ex-

amples of this sort are: Is. 2:13; "And upon all the cedars of Lebanon that are high and lifted up, and upon all the oaks of Bashan." The T. renders it: "And upon all the princes רברביא) of the strong and powerful and upon all the tyrants (מורני) of the lands (מדינתא); or Is. 9:9: "The bricks are fallen, but we will build with hewn stones: the sycamores are cut down, but cedars will be put in their place." T.: "The chiefs were exiled but better ones we will appoint, property (150) was spoiled, and more excellent we will buy." Other examples of this sort are: Is. 10:18, 19; Ez. 9:4, 5; Hos. 7:9; Joel 2:25 etc. Finally, the targumist is not consistent in the selection of the substitute figures. (Com. rvia Jer. 2:8; Ze. 11:3 rendered by מלכיא, while in Ez. 34:2, 5, 7 etc., it is rendered by פרנסיא Ez. 24:5 and 24:10). The rendering of the T of the comparative metaphor, i. e., the metaphor employed expressly for comparison, rests on the same basis, but it is effected in a different way, namely, both the literal and the implied rendering of the metaphor in question is given. An illustration of this sort of rendering is Is. 28:2: "Behold, the Lord hath a mighty and strong one. As a storm of hail, a tempest of destruction. As a storm of mighty waters overflowing, that casteth down to the earth with violence." which the T. renders: "There is a mighty and powerful stroke coming from the Lord as a storm of hail, as a tempest, as a storm of mighty waters overflowing so will peoples come upon them and will exile them in another land for their sins." Other examples are Is. 8:6, 7; 17:6; Jer. 2:24. In this particular instance the T. instroduces the necessary complement which the poetical language implies.

In other cases the T. assumes a comparative metaphor and renders it accordingly, the literal is then put after the implied one and the comparative  $c_{TC1}$  or  $c_{C1}$  is inserted. Instances of this sort are numerous. Com. Ez. 2:6; Hos. 8:7; 10:71, 16; 12:2 etc.<sup>16</sup>)

<sup>16)</sup> As to the scope of the application of the metaphorical princile it should be noticed that although applied in full measure of persistency, it still has a multitude of exceptions. These excetions occur particularly in those parts of the Prophets where the T. is predominantly

The symbolic expression is rendered in the T. in its simple sense, as the text would indicate. No comparative is employed. Instances of this sort are Is. 6:6; Ez. 2:8; 3:1, 2, 3. Some metaphorical expressions are rendered allegorically by the T., in which the T. is following a Midrashic course. The rendering is free in every respect. An instructive example of this sort is Am. 4:14: "That maketh the morning darkness and treadeth upon the high places of the earth." Targum: "To set light to the pious like the light of the morning, which is setting, to bring darkness to the wicked, to break the wicked of the land." Other examples are Is. 42:11, 57:16; Am. 8:13.

A principle extensively applied in the T. is one that may be described as the exceptical complement. This, in the first place, was intended to fill the gaps created by the poetical contraction of the prophetical style. In some cases a complement is dictated by the sense of the passage. This will be fairly well demonstrated by the following passages:

Mal. 1:4: "Whereas Edom saith we are impoverished but we will return and build." The sense of this passage requires some linking word between "impoverished" and the rest, as being impoverished, it is impossible to build. In order to fill this gap, the T. renders it this way: "We are impoverished now we are enriched we will return," etc.

Jer. 17:4 מנחלתר ובך מנחלתר ובך מנחלתר Jer. 17:4 p. sage need not be pointed out. (Com. Lxx and particularly P. on this v.). The T. supplies both מנחלתר and מנחלתר with complements to fill the gap, rendering: "And to you I shall render a punishment of judgment until I shall exile you from your inheritance." Com. also Is. 10:15; Hos. 2:15; Ez. 7:13; 16:29; 38:14 etc. In other cases the passage is supplemented by the T. with a view to simplify it where such a step is considered necessary. Here are some examples: Ez. 20:29: "What is the high place whereunto ye go," which is supplemented in the T.: "whereunto ye go to make yourself foolish" (worshipping the idol). Hos. 2:1: "The number of the children of Israel

literal. Com. Jer. 51:13; Ez. 34:4; Joel 2:2, 3; 3-6; Am. 3:12, 15; 5:19; Mi. 4:7, and a few others.

shall be as the sand of the sea." The T. inserting a complement renders it: "Shall be numerous as the sand," etc. Other cases of this category are: Ez. 20:9; 33:24; 44:19; Hos. 2:11, 16; 8:1 etc. The T. again is inclined to provide the substantive for the pronoun in cases where it is not sufficiently obvious. Three passages from Ez. will serve the purpose of illustration. Ez. 1:4: "And out of the midst thereof." This pronoun the T. substitutes by the noun rendering: "And out of the midst of the cloud and out of the midst of the whirlwind" (both of which are mentioned in the v.). Ibid v. 13: "It went up and down" etc. The T. replaces the "it" by the fire. Ibid. 29:5: "Upon the field shall it (taking the 3rd p.) fall." Targum: "Thy corpse shall be thrown." (Com. also Ez. 45:8; Jer. 6:1.)<sup>17</sup>)

Repetition of the same word or of identical words, considered as one of the principles governing the exegesis of Philo, 18) affords the targumist a cause for introducing an exegetical complement, thus transforming the single word into a clause. The obvious reason for this, it would appear, is the disregard of the targumist of the poetical chord of prophecy so persistently insisted upon by the T. in each exegetical turn. He was unable to resist the conviction, so effective with the Halaka and Agada, that each of the repeated words must possess independent significance and carry independent implication. However, he is not explaining it but complementing the repeated word, heading, as a rule, the clause. Here are a few illustrations: Is. 6:3: "Holy, holy, holy is the Lord of Hosts." Targum: "Holy (is He) in the high lofty heavens, the house of His Shekina; holy on the earth the work of His strength; holy in the world of worlds." Ier. 7:4: "The temple of the Lord, the temple of the Lord, the temple of the Lord are these." Targum: "Before the temple

<sup>17)</sup> An interesting case presents Is. 28:10. The complement is supplied in an ingenious way to obviate the difficulty in this verse. The rendering runs: "For they were commanded to observe the Law and they were commanded (to do) they wanted not to do, and prophets prophesied to them . . . and the words of the prophets they did not accept." Observe: 15' is treated thus 13 15' and so with 15'.

<sup>18)</sup> Com. Siegfried, Philo, etc., p. 168, put by Briggs (Biblical Study, p. 306) in group II.

of the Lord ye worship, before the temple of the Lord ye sacrifice, before the temple of the Lord you bow three times through the year." Com. Is. 2:19; Jer. 22:29; Ez. 16:23; 21:14; 36:3. As to identical words, com. Is. 1:2; 33:22; 43:12.

Finally it should be noticed, that though the principle pointed out in the foregoing instances is Midrashic in nature, the complement is simple, concise, and in considerable measure keeping within the boundaries of the text.

On one plane with the metaphorical principle rests the lexical. This principle affects singular words or expressions which, though not metaphorical, bear a poetical stamp, and in reality convey more or less the idea of the meaning than the meaning itself. Such words or expressions, instead of rendering them according to their surface meaning, the targumist takes them by their underlying value as suggested by the text. Instances of single verbal words: Ez. 12:13: "And I shall bring him in Babel." Targum: "I shall exile him" etc. So also v. 16; 36:20 etc. ibid. 23:10: "they took". Targum: "they captured": Hos. 4:3: "Therefore doth the land mourn." Targum: "Therefore shall the land be laid waste". Ibid. 13:5: "I did know thee in the wilderness" — "I supplied your needs in the wilderness." Instances of nouns: "And I will appoint over them four families" - "four calamitious afflictions." In Mi. 2:3: "On this family" - "generation; Ez. 24:8: "I gave her blood" - "I revealeth their transgressions"; ibid. 21:37: "they blood" etc. - "the sin of your murder." Ez. 34:2: "Prophesy on the shepherds of Israel" - "on the leaders (פרנסיא) of Israel." Instances of expressions: "And they shall do with thee in hatred" --- "and shall revenge from thee" etc. Ez. 16:16: "not coming and not being (so)" — "not as required nor proper; Ez. 13:17 etc.: "put thy face" — "accept prophecy". Examples of all categories are numerous.

In drawing a comparison between this Targum and Onk., as well as other translations with respect to the exegetical principles, it will appear that Onk. pursues the same principles. This point was well elucidated by Luzzato in Oheb. Ger. 31. As regards the other translations, some exceptions must be made. The allegorical principle as well as the metaphirocal,

as applied by the Targum, are to be found neither in the Lxx nor in P. On the other hand, the principle of the exegetical complement is followed by the Lxx in Pentateuch <sup>19)</sup> and in a lesser degree also by the P. Illustrations are: Gen. 25:22: "And she said: 'If it be so, wherefore am I'," which the Lxx render: el ούτως μοι μέλλει γίνεσθαι etc. Gen. 40:16: "in my dream" xdyù ὕδεν ἐνύπνιον

In the Prophets this is evident to a lesser degree. It found, however, application in this part also. Com. Zech. 14:7: "And there shall be one day which shall be known" etc. Lxx Éodau µíav  $\eta$   $\eta$ µégav xal  $\eta$ µéga ἐxεῖνη γενεστὴ etc. So. P. Com. also P. Hos. 2:11 (8).

The lexical principle also was pursued to some extent by the Lxx, and in a lesser degree by P. Com. Gen. 13:2: "And Abram was very heavy." 'Aβράμ σὲ ἐν πλούσιος So P. 15:2 שרירי מדניאיסק . So. P. (Onk. agreenig in both instances). But com. Lxx T. Jer. 22:30, 49:3: אראשית שני מפאין דלאיטעי (P. lit. Onk. Alleg.) v. 10: – מעני מעטעי (P. lit. Onk. Alleg.) etc. Is. 8:4 בככני Lxx ἐν τη ἐμῆ πόλει

Apart from these major principles there is an element of commentary in the exegesis of Jonathan. At the first glance it becomes clear, that the tendency of this commentary is merely to explain away the harassing difficulty. No heed is exhibited to the text, no effort to fit it into the phraseology of the respective passages. So Mi. 2:8: אוויב... "My people is delivered because of their sins; because of them existing peoples will inherit them." Compare also Is. 10:32, 32:19, 33:6; Jer. 4:9; Hos. 10:11; Mi. 2:11; Hab. 3:2; Mal. 1:11. But while this sort of commentary is somewhat of the nature of a homily, there is another phase of the exegesis resting on definite principles. The T. usually changes the interrogative into the categorical. This happens particularly with such interrogative phrases which, in the first place, imply a definite answer, and, in the second place, the implied answer is not given in any form. It should be observed that the Lxx in Pentateuch also employs such a

91

<sup>19)</sup> A most elucidative treatment on these points in the Lxx is found in Z. Frankel's "Über den Einfluss" etc. See particularly pp. 4, 9, 73.

device.20) The following are examples: Is. 66:9: "Shall I bring to birth and cause to bring forth? Shall I that cause to bring shut the whomb?" Targum: "I (am) the God who created the world from the beginning. I created all men and I spread among the people. I shall gather thy exile." Jer. 18:14: "Doth the snow of the Lebanon fail from the rock of the field? Or are the strange cold flowing waters plucked up?" Targum: "Behold, as it is impossible that the water snow running down the fields of Lebanon shall cease, so will not cease rain coming down and welling water from the source." Compare also Ob. 1:12, 15. Another interesting characteristic device of the commentary is the turning of one part of the verse into a complement of the other part. Some examples will well illustrate this point. Is. 5:20: "Woe unto them that call evil good and good evil, that change darkness into light and light into darkness, that change bitter into sweet and sweet into bitter." Targum: "Woe who say to the wicked ve are good, and unto the humble be said you are wicked, behold when light will come to the just will be dark for the wicked, and sweet will be the words of my Torah to those observing them, and bitterness will come to the wicked." Am. 5:12: "Ye that afflict the just, that take a ransom." Targum: "Ye that afflict that just in order to take mamon of falsehood." Compare also Ze. 11:8.21)

Digitized by Google

<sup>20)</sup> Com. Gen. 18:7; 27:36. Com. Z. Frankel, Vorstudien, p. 171. Uber den Einfluss, 76.

<sup>21)</sup> The T. turns a comparative phrase into a resultant, treating DN as  $c_1$ . So Jerem. 22:28. Here the T. follows another principle, namely, turning one phrase of the v. into a comparative to the preceding one. Com. Is. 8:2, in which case an Agadic interpretation is involved (Mak. 24a); 42:2.

II.

The interpretative rendering of single words or phrases is of a positive value. The interpretation is characteristic of the early Palestinian exegesis. With little exception, they are found in the Agada.

Joshua 7:1 וימעלו בני ישראל מעל Targum וימעלו בני ישראל מעל 50 So Sifri Num. 7: ומעלה בו מעל (במדבר ה, יב) אין מעילה בכל מסום אלא שיסור... ואומר וימעלו בני ישראל מעל בחרם.

Onkelos I. c. and v. 6 has a similar rendering.

Joshua 10:13 (also 2S 1:18) ספר הישר Targum ספרא Targum ספרא . ראורייתא. Com. Aboda Zara 25b. Also Y. Sota 1, 18.

מאי ספר הישר א"ר חייא בר אבא זה ספר אברהם יצחק ויעקב. ר" אמר זה ספר משנה תורה רכתיב ביה (דברים ו) ועשית הישר והמוב.

דרכבי אתנות צחרות Judges 5:10 רכבי אתנות צחרות Judges 5:10 רכיבין עסקיהון Targum רכיבין על אתנן... ומהלכין בכל תחום ארעא דישראל ומתחברין למתב על דינא...

ib. 5:31 ורחמוהי יהון Targum ואהביו כצאת השמש בנבורתו כימי השמים Com. Sifri Deut. 145 עתידין לאזהרא כזיהור יקריה על הארץ שיהיו פניהם של צדיקים כיום, וכן הוא אומר ואוהביו כצאת השמש.

1 Sam. 1:1 מתלמידי נבאיא Targum מן הרמתים צופים So Meg. 14a לישראל, 14a מו הרמתים צופים שנתנבאו להם לישראל, 14a The Targum assumed הרמתים to be in const. state while צופים as a descriptive noun as did P. Com. Lxx.

So is the Targum to 1S 9:15 בארץ צוף – בארץ דבה נביא דיי

ib. אפרתי Targum אפרתי אפרים אפרתי. siders Eli to have belonged to the Levites (1 Chronicles 6:18). (So R. Jochanan Jalqut l. c.). The בני קהת were given a portion on the Mountain of Ephraim (Josh. 21:21). The Targum in other cases (Judg. 12:5, 1K 11:26) merely transcribes it. Com., however, Berachoth 31b.

IS 6:19 ויקטיל חמשים אלף איש Targum ויקטיל Thus the dis-בסבי עמא שבעין נברא ובקהלא חמשין אלפין נברא. Thus the discrepancy in the number is eliminated. This interpretation agrees with Y. San. 2, 4 הי שבעים שבעים איש איש 1. איש 1. איש

זו סנהדרין, וחמשים אלף מעם הארץ (pp. 58, 59, Friedmann), לפיכך נפל מישראל חמשים אלף וסנהדרי גדולה עמהם.

ib. 12:11 וישלח הי את ירובעל ואת כרן Targum וית שמשון. So Y. Rosh Hashana 2, 8; Babli 25a. Com. P.

נכר שנה רלית ביה חובין Targum בן שנה שאול במלכו 13:1 אמר רב הונא כבן שנה שלא . Y. Bikkurim 3, 3 אלא שנמחלו כל עוונותיו כתינוק בן שנה Joma 22b מעם מעם חטא.

ib. 15:17 ראש שבטי ישראל אתה Targum ברם זכות שבטא שבטי ברם זכות שבטא כסשר בימא רבנימין אבוך גרמא לך די בעו למעבר בימא Ps. 68:28 היה ר' מאיר אומר בשעה שעמרו ישראל על הים היו השבטים היה ר' מאיר אומר בשעה שעמרו ישראל על הים היו השבטים נוצחין זה את זה זה אומר אני ארד תחלה וזה אומר אני ארד תחלה קפץ שבטו של בנימין וירד לים.

Also Tanchuma الالات 8 on the same verse.

ib 19:13, 16 ואת כפיר העוים Targum וית נורא. Com. Schochar Tob as cited in the Jalqut l. c. והוא מוצא את התרפים של עוים. Com. Kimchi l. c.

ib 19:18, 19 בבית אולפנא Targum וישבו בניות 19 bachim 54b אמר רבה וכי מה ענין אצל רמה? אלא שהיו יושבין נשבין ל ברמה עוסקין בנויו של עולם.

ib. 23:18 וימת ביום ההוא שמנים וחמשה איש נשא אפור בר Targum וקסל ביומא ההוא תמנן וחמשא נברין רכשרין למלבש אפור דבוץ. This interpretation of the expression implying that all of them were high priests is followed in Y. San. 10, 2, Gem. ויסב דואג האדומי... לא כן תני ר' חייה אין ממנין שני כהנים נדולים כאחת אלא מלמר שהיו כולם ראויים להיות כהנים נדולים.

2S 1:19 הצבי ישראל Targum אתעתרתון ישראל The T. identified it with the root, יצבי . Com. Is. 21:5 Ps. Jon. Deut. 29:9. Com. Schochar Tob 22, 19:

אלהים נצב בערת אל (תהלים פ״ב, א) ר׳ חני בשם ר׳ יצחק אלהים אלהים נצב בערת אל (תהלים פ״ב, אים עומד אין כתיב כאן אלא אלהים נצב איטימוס כמו דאת אמר (שמות עומד אין כתיב כאן אלא אלהים נצב איטימוס כמו דאת אמר (שמות ליג כ״א) ונצבת על הצור.

Both Onkelos and Ps. Jonathan render עתרי by עתרי by

ib. 5:6 העורים והפסחים Targum העורים והפסחים Com. שנואי נפש דור שהיה דור שונא עוברי ע"ז : פרקי רר' אלעזר

ib. 5:24 ויהי בשמעך את קול צערה בראשי הבכאים Targum ניהי במישמעך ית קל צוחתא ברישי אילניא. Com. Shochar tob 27, 2

Digitized by Google

אין לך רשות לפשוט יד בהן אפילו אם היו קרבין אצלך עד שתראה ראשי האילנות מנענעין שנאמר ויהי בשמעך את קול צערה בראשי and with minor alterations in Pesiqta Rabati 8.

ib. 6:20 בהגלות נגלות אחר הרקים Targum Targum interprets רקים empty, naked. Com. Jalqut l. c. אמרה לו משפחת של בית אבא היתה נאה ממך, חלילה להם שנראה מימיהו פסת יר ופסת רגל ועקב מגולה.

Com. Y. Sukka 5, 14; San. 2, 4 מהו אחר הרוקים, אמרו עליו . על בית שאול שלא נראה מהם לא עקב ולא אנודל מימיהם.

ib. 21:19 ויך אלחנן בן יערי את נלית הגתי Targum ויך אלחנן בן יערי אורגים זה דור So Jalqut l. c. ויך אלחנן בן יערי אורגים זה דור בן ישי שחננו אל; בן יערי שהיה גרול ביער.

ib. 23:1 ואלה דברי דור האחרונים Targum דאתנבי לסוף לימי רנחמתא כך ישראל כשיבא Com. Shochar Tob 18, 5 עלמא לימי רנחמתא כשיח במהרה בימינו אומרים שירה.

ib. 23:4 וכשמשא דעתיר חורא שמש זכאור בוקר יזרח שמש זכיהור שבעת לאנהרא כזהיר יקריה על חר תלת מאה ארבעין ותלתא כניהור שבעת לאנהרא כזהיר יקריה על חר תלת מאה ארבעין ותלתא כניהור שבעת ד. was apparently influenced in that by Is. 30:26 with minor changes. The Midrash also interprets it in a Messianic sense. Com. Midrash Shmuel 29, end: משיח אין אנו יורעים מהו וכאור בקר אלא כשיאיר הקב"ה בקר של משיח אין אנו יורעים מהו וכאור בקר אלא כשיאיר הקב"ה בקר של משיח וכאור בקר בעולם הזה כעין: and in Pesachim 2a: זריחה שמש לצריקים לעולם הבא

ib. 23:7 ואיש ינע בהם ימלא ברזל ועז חנית ובאש שרף ישרפו זער בחם דמשרי למיקרב בחובין אזלין ותקפין Targum בשבת עלוהי ער דחפין ליה בלבוש פרולא רלא יכלין במעי מורנין ורומחין בכן לית פורענותיהון ביר אנש אלהין באשתא עתידין לאתוקרא יתוקרון באתנלאה בית דינא רבא למתב על כורסיא דין למרן ית עלמא.

In a like manner runs the interpretation in 3: 3, סדר אליהו רבה אבל פּושעים של ישראל אינם כן אלא בקטנותם רכים ובזקנותם קשים אבל פּושעים של ישראל אינם כן אלא בקטנותם רכים ובזקנותם קשים ומה שכרן ? שמעלין ושורפין אותם בבית המקדש הגדול שלו שנאמר ובליעל כקץ ואומר באש ישרפון בשבת.

ib. 23:8 אפין שמהת נבריא דהוי Targum אלה שמות הנבורים דינא. עם דור נבריא רוש The interpretation of עם דור נברא ריש משריתא על כורסי דינא. אנורים as representing rather the learned who pronounce judgment, and not the warriors, is the favorite one in the Agada. Com. Moed Katan 16b, Y. Mak. 6, 7 and Pesiqta r. 11. ib. 24:15 מהבקר וער עת מוער Targum מתעירן רמתנכים So Berakoth 62b תמירא. מאי עת מוער אמר שמואל משעת שחימת so Berakoth 62b תמירא. and in the name of R. Chiyya in Pesiqta r. 11.

IK 7:26 אלפים בת יכיל Targum אלפים בת יכיל So Erubin 14b, Sifri Num. 42.

כתוב אחד אומר מחזיק בתים שלשת אלפים יכיל (דהי"ב ד, ה) וכתוב אחד אומר אלפים בת יכיל כיצר יתקיימו שני כתובים הללו – אלפים בלח שהם שלשת אלפים ביבש.

ib. 37 ויו נצניא Targum ויו נצניא Com. Rosh Hashana 11a, Y. Rosh Hashana 2, 8 הכתיב נמי בחרש ויו ? ההוא משום דאית ביה זיוא ואילניא.

ib. 8:2 בירחא רעתיקיא רקרן ליה Targum ליה דעתיקיא רעתיקיא ביעאה איתנים 11 א ירחא קרמאה ובען הוא ירחא שביעאה. In the Talmud (Rosh Hashana 11a) R. Eliezer would interpret it to refer to the "Aboth". The T. is based on this interpretation. At the same time it intends to account for the change of the order of the months following Josephus (Ant. 1, 3, 3) that it was Moses who appointed that Nisan should be the first month for their festivals. Com. PS Jonathan Exod. 12:2.

ib. 16:34 בית האלי Targum בית מימי So P. Com. San. 113a.

2K 2:3 ויצאו בני הנבאים Targum ויצאו. (So ib. 5, 7, 15; 4:1, 38; 6:1). Com. Sifri Deut. 131: ואומר ויצאו בני הנביאים וכי בני הנביאים היו והלש תלמידיהם היו אלא מיכן לתלמידים שהם קרוים בנים.

ib. 12 רבי רבי רבי Targum אבי אבי. Com. Sifri l. c. וכשם שהתלמירים לרוים בנים כך הרב קרוי אב, שנאמר ואלישע ראה והוא Moed Katan 26a, where this Targum is quoted.

IS 1:23 רדף שלמונים IS 1:23 אומרין נבר לחבריה עביד לי Targum רדף שלמונים לך ברינך. ורודף שלמונים : איכה Com. Pesiqta מבא בריני ואשלם לך שלם ואשלם לך.

ib. 3:4 וחלשתא. Targum וחלשתא Probably according to Chaggiga 14a אמר רב אחא בר יעקב אלו תעלי בני תעלי.

IS 4:3 כל הכתוב לחיים בירושלם Targum כל הכתוב לחיים בירושלם. This interpretation in a Messianic sense agrees with San. 92b. ib. 5:1 אשירה נא לידידי שירת דודי לכרמו כרם היה לידידי Targum בסרן בן שמן אמר נביא אשכחיה כען לישראל דמתיל לכרמא Targum בסרן בן שמן עשר קרנות Com. Lamentation r. 2, 3 ורעיה דאברהם רחמי. מחל Menachoth 53a הן קרנו של אברהם שנאמר כרם היה לידידי.

ib. 2 ואף מרכחי Targum ונם יקב חצב בו So Y. Sukka 4, 16 מגרל זה ההיכל יקב זה המזבח ונם יקב חצב בו אלו שיתין. מגרל זה ההיכל יקב זה המזבח ונם יקב חצב בו אלו שיתין. Sukka 49a שורק זה המקרש ויבן מגרל בתוכו זה מזבח וגם יקב חצב בו אלו שיתין.

ib. 10 כי עשרת צמדי כרם Targum ארי בחובא דלא יהבו Com. Pesiqta D'rav Kahana, — בעון שאין מוציאין בעון שאין מוציאין בעון בעו געשר מידות של כרם עשר.

ib. 17 ורעו כבשים כרברם Targum כמא ראמיר עליהון (from root רברם). Com. Pesachim 68a ורעו כבשים כרברם, א"ר מנשיא בר ירמיה אמר רב כמרובר בם.

ib. 18 הוי מושכי העון Targum וי רמשכן למחטי צבחר ננדין רקיפין. Com. Suk. 52b, San. 99a חובין בחבלי למא אזלן וסנן ער דתקיפין. א׳ רבי אסי יצר הרע בתחלה רומה לחוט של בוכיא ולבסוף רומה כעבות הענלה שנא׳ הוי.

Also R. Akiba, Gen<sup>•</sup> r. 22, 2; Sifri Num. 112.

ib. 6:1 בשנת מות Targum בשנת אראתננע (2 Chronicles 26:20). So Exod. r. 1, end. Jalqut l. c. וכי מת היה § אלא שנצמרע וכי מת היה Com. Ps. Jonathan, Exod. 2:23.

ib. 2 בשתים יכסה פניו ובשתים יכסה רגליו Targum בתרין מכסי אפוהי דלא מתחזי מכסין אפוהי דלא חזי ובתרין מכסי נויתיה דלא מתחזי. Com. Pirke d. Eliezer. 4:

— ובשתים יכסה רגליו שלש יביטו פני השכינה, ובשתים יכסה פניו ובשתים יכסה בפני השכינה.

ib. 8:2 ואעירה ערים נאמנים את אוריה הכהן Targum ואסהיר קרמי סהירין מהימנין ית לוטיא דאמרית לאיתאה בנבואת אוריה כהנא והא אתו אף כן כל נחמתא דאמרית לאיתאה בנבואת זכריה בן יברכיהו אנא עתיר לאיתאה.

This is exactly the interpretation of R. Akiba Makkoth 24b: שוב פעם אחת היו עולין לירושלים כיון שהניעו להר הבית ראו שועל שיצא מבית סדשי הסדשים התחילו הן בוכין ור"ע מצחס אמר להן לכך אני מצחס דכתיב ואעידה לי וכי מה ענין אוריה אצל זכריה אלא תלה הכתוב נבואתו של זכריה בנבואתו של אוריה, באוריה כתוב לכן בנללכם הכתוב נבואתו של זכריה כתוב עור ישבו זסנים וזסנות ברחובות ירושלים. ציון תחרש, בזכריה כתוב עור ישבו זסנים וזסנות ברחובות מתסיימת, עכשו שנתסימה נבואתו של אוריה כירוע שנבואתו של זכריה מתסיימת.

ib. 9:4 ארי כל מסבהון ברשע. Targum כי כל סאון סאן ברעש The interpretation is based on the transposition of the two last letters of ברעש. On the reading of the T. rests also the saying of R. Meir, Tos. Sota 3: ברעש שבמרה שארם היה רבי איר אומר מנין שבמרה שארם 3: Otherwise the inference is hardly explicable. Apparently, the T. identified וואס with שאון formed from the root נשאר. This was apparently the underlying reading of the rendering of the Lxx, while P. and I presume, also, Sym. read the same way and rendered it accordingly.

ib. 10:16 ותחות מני Targum ותחת כברו יסר יסר כיסור אש ל יקרהון מיקר ייקרון. The Targum interprets the phrase in the terms of the current Agada that, for the purpose of rendering the mircale of the destruction of the army of Senacherib more pronounced. God caused the bodies of his host to be burned within the raiments which were left intact. Com. the Svriac Apocalypse of Baruch 63, 8: "And at that time I burned their bodies within but their raiment and arms I preserved outwardly, in order that still more wonderful deeds of the Mighty one might appear, and thereby His name might be spoken of throughout the whole earth." It was, it would seem, a current Agada. ומניו ברשעים בשעה שעלה סנחריב לירושלים :21 נח. Tanchuma ומניו ברשעים Also Lekach וכל חיילותיו עמו נשרפו נופיהם ולא נשרפו בגדיהם. Tob. Noach 9, 23. Com. Shab. 113b (and Rashi l. c.), San. 94a א"ר יוחנז תחת כבודו ולא כבודו ממש כי הא דר' יוחנז סרי ליה למאניה אותם Com. Tos. San. 52a. מכברותי

ib. 13:12 אחבב מכתם אופיר אנוש מפו ואדם מכתם אופיר Targum אחבב אחריתא. Com. also 32:2. In all other cases the rendering of these two words is literal. Here the translation was influenced by the Messianic nature which the targumist assumes for this prophecy. The T. takes אדם to imply the observer of the law following R. Jeremiah (Sifra Lev. 18, 5): היה ר' ירמיה אומר מניין אתה אומר אפילו נכרי ועוישה את התורה הרי הוא ככהן נרול תלמור לומר אשר יעשה אומר הוים האדם וחי בהם.

ib. 13:21 ושירים ירקרו שם Targum . Com. Sifri, Deut. 218: ואין שעיר אלא שר שנאמר ושעירים ירקרו שם tev. r. 5, 1 וילרים ירקרון כאילין שריא כמה דתימא ושעירים ירקרו שם.

ib. 17:11 באתר ראתקרשתון Targum באתר ראתקרשתון

למהוי עם תמן סלקלתון עובריכון. לאהוי עם תמן סלקלתון עובריכון. The targumist evidently took מיצנשני as based on the noun סינ dross (Isaiah 1:25). Com. Lev. r. 18, 3. ביום שנטעתי אתכם לי לעם עשיתם פסולת כמר"א סינים כסף היו.

ib. 19:25 ברוך עמי מצרים ומעשה ידי אשור ונחלתי ישראל ברוך עמי מצרים ומעשה ידי אשור בריך עמי בריך עמי בריך עמי בריך עמי בריך עמי בריך עמי ואחסנתי ישראל. The targumist would not accept the literal and obvious meaning of this verse placing the Egyptians and Assyrians on one footing with Israel. In his view, therefore, the whole verse refers to Israel. So was the view, apparently for the same rason, of the Greek and the Syriac rendering of the verse.

Eliminating the insertions, this interpretation is found in Hebrew ברוך עמי מצרים (p. 194 Friedmann) סדר אליהו ווטא עם שיצאו ממצרים, ומעשה ידי אשור – אלו שנלו לאשור והם נחלת ישראל.

ib. 21:1 משא מרבר ים Targum מסל משרין דאתין ממרברא Similarly Cant. r. משא מרבר אלא – כמעט אם ים למה מרבר אלא א בע מלכיות...

ib. 21:11, 12 שמר מה מליל אמר שמר אתא Targum בקר ונם לילה נביא פריש להון ית נביאתא אמר נביא אית Targum בקר ונם לילה אמרו 1, 1 המר. Y. Taanith 1, 1 אנר לצריקיא ואית פורענות לרשיעיא. לישעיה רבינו ישעיה וכי מה יוצא לנו מתוך הלילה הזה, אמר להם לא לישעים. לישעים ולילה לרשעים. 20 מו 23:4.

ib. 22:1 משא ניא חזיון Targum משא ניא חזיון דאתא על קרתא ריתבא עלה נבייא This agrees with R. Jochanan (Pesichta Lam. r. 24) בחילתא ראתנביאו עלה נבייא עליה. ר' יוחנן פתח משא ניא חזון ניא שכל החזוים מתנבאים While Beraitha Taanith 28b would interpret it to refer to the Tepmle. Rashi, however, would place the Beraitha in harmony with the interpretation of R. Jochanan.

ib. 8 על זין בית ננוי מקרשא. Targum על נשק בית היער The T. was evidently prompted to this interpretation by IK 10:17, where it is called יער הלבנון interpreting לבנון to mean the Temple, as he rendered 37:24 (2K 19:23), which coincides with the explanation in Joma 39b.

א״ר זוטרא בר טוביה למה נקרא שמו יער דכתיב בית יער הלבנון לומר א״ר זוטרא בר טוביה למה נקרא שמו יער מלבלב אף בית המקדש מלבלב... 5. Similarly Num. r. 11, 5.

b. 17 טלטלה גבר Targum טלטלא רגברא Com. San. 25b כישה... טלטלה גבר אמר רב טלטולא דגברא קשה...

ib. 18 קלון בית ארוניך Targum על דלא נותמן יתובון בסלן על דלא כסm. San. 1. כמרתא יקר בית רבוניך. תנא הוא בקש קלון לבית. ארוניו ולפיכך נהפך כבורו לקלון.

ib. 23 אמנניה אמרכל מהימן. Targum אמנניה אמרכל מהימן. The targumist is of the opinion that שבנא was only אמרכל של which dignity was to be transferred to Eliakim. Accordingly, he renders nity was to be transferred to Eliakim. Accordingly, he renders (v. 15) אמרכל ביתא. (v. 15) סוכן לך בא אל הסוכן א"ר אלעור כהן נרול היה, (v. 15, 3) לך בא אל הסוכן א"ר אלעור כהן נרול היה, לעור ב"ר אומר אמרכל היה. ענף יצנפרא לא הסוכן א"ר הלעור כהן נרול היה, (v. 18) צנף יצנפרא (v. 18) יערי מנך ית מצנפתא (v. 18) אירי מנר אומר אמרכל היה. to to the appearance of a Midrashic T., a portion of which was incorporated here.

ib. 27:5 או יחזק במעוזי Targum אם יתקפון בפתנמי אוריתי Com. San. 99b משים שלום לשמה משים שלום בפמליה של מעלה ובפמליה של מטה שנאמר או יחזק במעוזי.

ib. 27:8 בסאתה רשלחה תריבנה Targum בסאתה רחיבנה So Sota 8b, San. 100a תניא היה רבי מאיר אומר בסאסאה. מנין שבמדה שארם מודד בה מודדין לו שנאמר בסאסאה.

ib. 28:7 פעו רינהא. Targum פקו פלילה So Meg. 15b, San. 111b ואין פלילה אלא דיינים שנאמר ונתן בפלילים.

ib. 10 ארי אתפקרו למעבר אוריתא Targum כי צו לצו קו לקו 10 ולא ומה ראתפקרו לא צביאו למעבר סברו דיתקיים להון פולחן מעותא ולא ומה ראתפקרו לא צביאו למעבר סברו לפולחן בית מקדשו (קו לקו) (p. 19, Com. סרר אליהו רבה (p. 19, אתם, אי אתם כן אלא ששמין אתם מחי תפל מלעיבין אתם (קו לקו) על דברי כאילו אין בהם ממש ועושים אתם אותן צואה שאינה צואה קואה על דברי כאילו אין בהם ממש ועושים אתם מצרים, צויתי אתכם בספר תוכחות שאינה קואה צויתי אתכם בצאתכם ממצרים, צויתי אתכם בספר תוכחות קויתי אתכם ארבע מאות ושמונים ער שלא נבנה הבית, חזרתי וקויתי אתכם ארבע מאות ועשר שנים משנבנה הבית שנאמר כי צו לצו קו לקו.

ib. 29:1 הוי אריאל אריאל ברבחא מרבחא מרבחא According to Midoth 4, 7 it is the היכל Pesichta Lam. r. 26. But com. Sebachim 53a, 59b, according to Rab.

ib. 17; 32:15 והכרמל ליער יחשב Targum קרוין סגיאין יתיב Com. Gen. r. 24, 1 והכרמל ליער יחשב לחורשי רבי אינש Com. Caro l. c. and Rashi. ib. 30:15 בשובה ונחת תושעון לאוריתא Targum בשובה ונחת תושעון די תתוכון לאוריתא The Targum interprets תנוחון ותתפרקון. ance and rendering the following as a resultant phrase. It agrees with R. Eliezer, Y. Taanith 2, 8: San. 37b.

לגאלין. א"ל תשובה נגאלין. א"ל תניא אידך רבי אליעזר אומר אם ישראל עושין תשובה נגאלין. א"ל רבי אליעזר כבר נאמר בשובה ונחת.

ib. 20 ולא יכנף עור מוריך והיו עיניך רואות את מוריך Targum ולא יסלק עור שכינתיה מבית מקדשא ויהוין עיניך חזין ית שכינתיה רב אחא בר חנינא אומר אף אין הפרנור Com. Sota 49a בבית מקדשא. ננעל לפניו שנאמר ולא יכנף עור מוריך ר׳ אבהו אומר משביעין אותו ננעל לפניו שנאמר ולא יכנף עור מוריך ר׳ אבהו אומר משביעין אותו Both, it would appear, depend upon the interpretation of the Targum which interprets מוריך to mean the Shekina, introducing the Temple as a necessary complement.

ib. 31:9 תפתה Targum גהינם So Erubin 19a; Pesachim 54a; Seder Eliahu r. 29 (p. 150 Friedman).

ib. ותנור בעיר ליה דאשא Targum ותנור לו בירושלים ib. ר' ינאי ראשא Com. Erubin l. c.; Gen. r. 6, 4 לדעברו על מימריה. תרויהו אמרין אין ניהנם אלא יום שמהלט את הרשעים מה טעם הנה תרויהו אמרין אין ניהנם אלא יום שמהלט את הרשעים מי טעם הנו הנה תנור זה 9: יתרו. גיהנם, שנאמר ותנור לו בירושלם.

כל דהוו מתאנחין מן קרם Targum כל אנחתה השבעתי 2 ib. 2 כל דהוו מתאנחין מן קרם נל אנחתה השבעתי 5 o Cant. r. l. c. מלכא דבבל.

ib. 33:20 אהל בל יצען Targum כמשכנא דלא מתפרק So Cant. r.

תני ר' אליעור בן יעקב אהל בל יצען בל יצא ובל ינוע -- כאהלי.

ib. 32:5 איתאמר עוד Targum אי יתאמר עוד לנבל נדיב Com. Sota 41b דרש רבי יהודה בר מערבא ואיתימא Com. Sota 41b לרשעיא צריקיא. רבי שמעון בן פזי מותר להחניף לרשעים בעולם הזה שנאמר לא יאמר עוד לנבל נדיב. עוד לנבל נדיב.

ib. 14 כי ארמן נטש משש פראים מרעה עדרים Targum כי ארמן נטש משש מסאראים מרעה עדרים נית חירו הוה מכז. Com. Lam. r. 2, 5.

ib. 20 שוביכן צריקא עברתון דמrgum אשריכם זרעי על כל מים Com. Baba Kama לכון עוברין טבן דאתון רמן לרזרעין על שקיא. לכון עוברין טבן דאתון רמן לרזרעין על שקיא. אמר ר' יוחנן משום רשב"י מאי דכתיב אשריכם, Seder Eliahu Zuta 15 (ed. F.) אשרי מי ששם את עצמו כשור לעול וכחמור למשוא וכפרה חורשת בשרה שנאמר אשריכם זרעי על כל מים...

ib. 33:17 מלך ביפיו תחזינה עיניך Targum מלך עלמיא. עתיד הקב"ה (Com. Seder Eliahu r. 14 (p. 168 F.) מלך עלמיא. לישב בבית המדרש הגרול שלו וצריקי עולם יושבים לפניו שנאמר מלך בומנין שהיא מעלה ומושיבה את (P. 171 F.) נומנין שהיא מעלה ומושיבה את (...

ib. 40:8 יבש חציר Targum. מית רשעיא. Com. Schochar Tob 1, 20 (ed. Buber) and citation in Jalqut: אבא תנחום אומר למה הצריקים רומים בעולם הזה למבלא המקובעת באבנים טובות ומרנליות וקערת ירק בתוכה נמלה המבלא ונשפך מה שבתוכה נראה מה שבמבלא כך נבלעו הרשעים מו העולם נראו הצריקים שנאמר יבש חציר.

ib. 40:10 הנה שכרו אתו ופעלתו לפניו Targum הא אנר עבדי Com. Tanchuma Gen. (Noach) וכך אמר ישעיה אבל לצריקים הנה שכרו אתו. 12

ib. 29 נתן פֿיעף כח 29 נתן פֿרעפּי דמשלהן לפתנמי Targum נתן פֿיעף כח 29 דיהב לצריקא רמשלהן לפתנמי. דריה The T. was influenced by 50:4, of which this is the rendering. So Seder Eliahu r. 17 (p. 84 F.) אבל מלך מלכי המלכים אינו כן אלא יושב בכסא שלו ומפרנס את הצריקים בחכמה ... בריעה שנאמר נותן ליעף.

ib. 40:31 ורסברו דמועוי הי יחליפו כח יעלו אבר כנשרים Targum ורסברו לפורקנא דיי יתכנשון מביני גלותהון ויתחרתון לעולימתהון. The reference here is to the Messianic era. Sifri (Num. 40) explains it to refer to the future world which, however, might be taken in an identical sense. Com. San. 92b, Jalqut Machiri l. c.

ib. 41:2 מי העיר ממזרח צדק יקראהו לרגלי Targum מי העיר ממזרח צרק יקראהו לרגלי. This and the following verses appear to have been generally explained to refer to the story of Abraham's struggle with the four Kings (Gen. 14). So Shabath 15a, San. 108b, Tanchuma l. c. 19:

מי העיר . . . אמר הקב"ה אברהם העיר את עולמי בצרקו.

Com. Gen. r. 42, 1; Exod. r. 15, 50; Seder Eliahu r. 6 (p. 28 Friedman).

ib. 42:11 ישבחון מיתיא כד נפיקין Targum יחנו ישבו סלע נסיתיא עלמיהון מבתא עלמיהון . Com. Gen. r. 13, 2, Jalqut l. c. מבתא עלמיהון בתחית המתים כתיב ירנו ישבי סלע . Deut. r. 7, 3 ישבי סלע . ישבי סלע

ib. 21 בדיל לזכאותה ישראל Targum למען צרקו ib. 21 בחרש השביעי, ואימתי Targum לחנ בחרש השביעי, ואימתי דישראל Pesiqta 40: בחרש השביעי, ואימתי בריותיו. הקב"ה דן את העולם ומזכה אותם ? בר"ה, שהוא חפץ לזכות בריותיו. וכן הוא אומר י' חפץ למען צרקו, שהוא חפץ להצריק בריותיו. Mak. 23b, Mish.: ר' חנניא בן עקשיא אומר רצה הקב"ה לזכות את ישראל לפיכך הרבה להם תורה ומצות שנאמר י' חפץ למען צרקו.

ib. 43:4 ומסרית עממיא Targum ואתן אדם תחתיך So Mechilta 10 מסכתא דנוקין and Exod. r. 15, 3: לכך קבע להם שמחה ... שהוא נפרע מאויביהם שנאמר ואתן אדם

ib. 12 אנא חויתי Targum אנכי הגרתי והושעתי והשמעתי לאברהם אביכון דעתיד למיתא אנא פרקית יתכון ממצרים כמא דקימית לאברהם אביכון בתיד למיתא אנא שמעית יתכון אולפן אוריתי מסיני Similarly אוכיה בין בתריא ואנא אשמעית יתכון אולפן אוריתי מסיני אנכי הגדתי במצרים ... והשמעתי בסיני.

ib. 44:5 זה יאמר לי' אני וזה יקרא בשם יעקב וזה יכתב ידו Targum דין יימר מדחליא די' אנא ודין יצלי בשום יעקב ודין יקריב Targum דין יימר מדחליא די' אנא ודין יצלי בשום יעקב ודין יקריב The interpretation approaches the Midrashic explanation of the verse to refer to four estates of the righteous ones. Aboth of R. Nathan 36 זה יאמר לי אני אלו צריקים נמורים וזה And in a different way in Mechilta שפירשו מדרכיהם וחזרו בהם ועשו תשובה, ובשם ישראל יכנה אלו גרי מסכתא דנזקין גרי אלו השעים (מסכתא דנזקין גרי מוא מסגרים – זה שכולו למקום ולא נתערב בו מסא, וזה יכתב ידו לדי אלו בעים (צוא גרי אני אלו גרי מסגתא דנזקין גרי מסגת בין אומר היאמר לי או גרי מסכתא בין אומר בים מסגרים ביו אומרות זה יאמר לי אוני ואל יתערב בי חמא מסגרים – זה שכולו למקום ולא נתערב בו חמא, וזה יקרא בשם יעקב – אלו גרי צרק, וזה יכתב... אלו בעלי תשובה, ובשם ישראל יכנה – אלו יראי שמים.

ib. 27 האמר לצולה Targum ראמר על בבל. Com. Y. Berakoth 4, 1; Zebachim 113a; Shab. 113a; Lam. r. Pesichta 23 (Buber) אמר ר׳ יוחנן האומר לצולה חרבי זו בבל.

ib. 45:18 לאסנאה עלה בני אנשא Targum לשבת יצרה It is so interpreted in the Talmud as implying the obligation of human reproduction. Com. Jebamoth 62a; Gittin 41a, etc.

ib. 46:11 מארעא רחוקא Targum מארעא רחוקא

103

בני אברהם . So Gen. r. 54, 1 ביא אברהם איש, זה אברהם . שנקרא איש, דרמי מרחק איש עצתי.

ib. 50:5 פתח לי און Targum אלהים שלחני להתנבאה ואנא So Pesiqta 33 לא סריבת. מהו אומר בסוף? ה׳ אלהים פתח לי אוזן, 33 So Pesiqta 34 סריבת. הוא פתח לי אוזן לשמע קולו כשאמר את מי אשלח.

ib.57:1 ארי מן קרם בישתא דערק דערה נאסף הצרק נאסף הצרק דעתירא למיתי. I'he belief is here expressed that the death of the righteous one is a signal of an approaching calamity to escape which he is taken away from life. This was a prevalent belief derived from the interpretation of this verse. Com. Baba Kama 60a: רוא שמתחיל גולא עור אלא שמתחיל געור אמשר כי מפני הרעה... מן הצריקים תחלה. א"ל אביי טיבותא הי לנבייהו שנאמר כי מפני הרעה... San. 113a עריק נפטר מהעולם רעה באה לעולם שנאמר הצריק... But com. Enoch 81, 9.

ib. 19 שלמא יתעבר לצריקיא Targum שלום שלום לרחוק ולקרוב Com. דנטרו אוריתי מלקרמין ושלמא יתעבר לתביא דתבו לאוריתא. Sifri Num. 42: ....נרול השלום שנותן לעושי תשובה שנאמר שלום שלום...

ib. 59:16 ווגלי קדמוהו דלית נבר Targum וירא כי אין איש Com. San. 98b דליה עובדין מבין. וא"ר יוחנן אין בן דוד בא אלא למס. בדור שכולו חייב דכתיב וירא בדור שכולו זכאי או בדור שכולו חייב, בדור שכולו חייב דכתיב וירא ... כי אין איש

ib. 64:3 ומעולם לא שמעו ולא האזינו Targum ומעולם לא שמעו ולא האזינו Com. Eliahu r. 20 משלויהם של רשעים של רשעים 20. Eliahu r. 20 ראת עתיד למעבד לעברך צריקיא בעולם הוה אתה למד מתן שכרן של צריקים לעולם הבא, ואומר ומעולם ... בעולם הזה אתה למד מתן שכרן של צריקים לעולם הבא, ואומר ומעולם בעולם הוה אתה למד מתן שכרן של מריקים לעולם הבא, ואומר ומעולם Esther r. 1.

ib. 65:8 כמא דאשתכח Targum כמא התירוש באשכול So R. Simon, Gen. r. 29, 1.

ib. 20 כי הנער בן מאה שנה ימות Targum ארי דחייב עולים Com. San. 91a and Pesachim 68a. The interpretation of the T., however, agrees with Gen. r. 26, 3.

ib. 22 כי כימי העץ ימי עמי Targum ארי כיומי אלן חייא Targum ארי כיומי אלן חייא מנין שנאמר כימי העץ. (18) Com. Tan. Gen. 2 (18) יומי עמי. Similarly Gen. r. 12, 5; Num. r. 13, 4. Lxx has a similar interpretation. Com. T. PS. 1:3 (גאילן חיי – כעץ שתול .

Jerem. 2:2 זכרתי לך חסד נעוריך אהבת כלולתיך Targum זכרתי לך חסד נעוריך הימני במימרי ואולי דכירנא לכון טבות יומי קדם, רחמת אהבתכון דהימני במימרי ואולי

#### THE EXEGESIS

בתר תרין שליחי בתר משה ואהרן במדברא ארבעין שנין בלא זודין. Com. Mechilta 3: בשלח האמנה ביא האמנה ויצאים שהאמינו בי שאקרע להם את הים, שלא אמרו למשה היאך אנו יוצאים למדבר ואין בידינו מחיה לדרך אלא האמינו והלכו אחרי משה, עליהם למדבר ואין בידינו מחיה לדרך אלא המינו והלכו אחרי משה, עליהם למדבר ואין בידינו מחיה לדרך אלא האמינו הלכו אחרי משה, עליהם למדבר ואין בידינו מחיה לדרך אלא האמינו הלכו אחרי משה, עליהם למדבר ואין בידינו מחיה לדרך אלא האמינו הלכו אחרי משה, עליהם למדבר ואין בידינו מחיה לדרך אלא האמינו הלכו אחרי משה, עליהם למדבר ואין בידינו מחיה לדרך אלא האמינו הלכו אחרי משה, עליהם

Jerem. 2:31 מרוע אמרו עמי רדנו לוא נבוא עוד אליך Targum ר"א מדוע 2:00 מסתיש למולנא לא נתוב עור לפולחנך. ר"א מדוע 2 לו נתת לנו בית מקדש וסלקת שכינתך ממנו עור לא נבוא עור אליך.

ib. 22:6 גלער אתה לי ראש הלבנון Targum גלער אתה לי ראש הלבנון Com. Mechilta אילו 2: עמלס, 2: סרמי מבית מקרשא דרם בריש טוריא. בקש לראות את בית המקרש והראו, שנאמר את הגלעד ואין נלעד אלא בית המקרש שנאמר נלער אתה לי.

ib. 28:17 וימת חנניה הנביא בשנה ההיא בחרש השביעי Targum Com. Y. ומית חנניה נביא שסרא בשתא ההיא ואתקבר בירחא שביעא. San. 11, 5 ומית חנניה הנביא... שנה אחרת היתה, ואת אמרת כן San. 11, 5 אלא מלמד שמת בערב ראש השנה וצוה את בניו ואת בני ביתו אלא מלמד שמת בערב ראש השנה וצוה את בניו ואת בני ביתו לעשות נבואתו com. also v. 16.

ib. 32:18 ומשלם חובי אבהתא לבניא כר משלמין למחמי בתריהון געבהתא לבניא כר משלמין למחמי בתריהון געבריה געבהא לבניא כר משלמין למחמי בתריהון למחמי בתריהון למחמי בתריהון to Exod. 34:7 making it clear that the suffering sons are subject to punishment also on their own account. This explanation is that assumed in Berakoth 74 איני והכתיב פוקר עון אבות על בנים איני והכתיב פוקר עון אבות על בנים הדרי ומשנינן לא קשיא, וכתיב ובנים לא ימותו על אבות ורמינן קראי אהדרי ומשנינן לא קשיא. The reference is to San. 27b.

ib. 38:7 וישמע עברא רמלכא Targum ברמלא הכושי 18: כיוצא ברבר אתה אומר וישמע עבר מלך הכושי לom. Moed Katan 16 כיוצא ברבר אתה אומר וישמע עבר 160 But Sifri Num. 99 (mentioned anonymously by Rashi) would interpret it to refer to Baruch b. Neriah.

Ez. 1:1 והיה בתלתין שנין לזמן Targum ויהי בשלשים שנה This numerical interpretation is given in Seder Olam. Com. Jalqut I. c.

ib. 3 ... היה היה Targum ... מהוי הוה פתגם נבואה מן קדם So Mech. בארעא דישראל תב חנינות ואתמלל עמיה במדינת ארע כסראי.

# 106 TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

(פסחא בא פתיחתא) : וי"א נדבר עמו בארץ ונדבר עמו בחוצה לארץ (פסחא בא פתיחתא) שנאמר היה היה, היה שנדבר עמו בארץ, היה שנדבר עמו בחוצה לארץ. Also Rab Chisda Moed Katan 25a.

ib. 24 סול מחנה בעמדם בקול המולה כקול מחנה בעמדם Targum קול מלוליהן למיא מלך עלמיא בעמדם ז. It seems to follow. the homily in Gen. r. 65, 5: ומה הוא בעמדם בא עם דם, בשעה זהוא בעמדם בא אומרין שמע ישראל המלאכים שותקין ואח"כ תרפנה כנפיהם. Its repetition in the v. 25 is interpreted by the T. in the same way, the silence preceding the word of prophecy descending upon the prophet.

ib. 2:10 וכתיב ביה Targum וכתוב אליה קינים והנה והי Targum וכתיב ביה דאם יעברון בית ישראל על אוריתא ישלטון בהון עממיא ואם יעברון בית ישראל על אוריתא ישלטון בהון עממיא ואם יעברון מנהון בית ישראל על אוריתא יסוף מנהון אליא ודונא rom. chapter General Peculiarities. However a similar evasive interpretation is found in Sifri Num. 103, וכתוב עליה קינים קינים של רשעים, והנה של צריקים, 103 והי של רשעים.

ib. 7:11 ולא מבניהון ולא מבני Targum ולא מהמהם ולא נה Com. Gen. r. 31, 1, as interpreted rightly in בניהון

ib. 13:5 לא עליתם Targum ולא עברתון לכון עוברין מבין Com. Jalqut l. c.; Esther r. 6.

ib. 16:10 ואחבשך בשש Targum ואחבשך כהניא Com. Pesiqta אילו שמונה בגרי כהונה של כהן גרול דאחבשך בשש אילו שמונה בגרי כהונה של כהן גרול דאחבשך. The targumist, however, would interpret שש as referring to the High Priest.

ib. 11 נתיבין על תרי לוחי אבנים Targum צמידים. ואתנה צמידים אילו שני לוחות הברית So Pesiqta 33.

ib. 12 ועטרת תפארת בראשך Targum מן קרמי מומלאך שליח מן קרמי Com. Cant. r. ועטרת תפארת בראשך זו ועטרת תפארת בראשך זו גן נעול . השכינה, Pesigta 33.

ib. 26:21 בלהות אתנך Targum כדלא הוית Kimchi אתנך 1:0. 26:21 בלהות אתנך 1:0. בלהות אתנך 1:0. בל הות. דעתי מלים – בל הות. It is, it would seem, an old Midrashic interpretation. So Tanchuma Gen. 19 (Buber) מהו בלהות אתנך ואינך, אומות העולם לא היו ולא עתידין להיות שנאמר בלהות. בלהות בל היות.

וb. 28:13 מלאכת תפיך ונקביך בך Targum מלאכת תפיך ונקביך בך So Baba Bathra 77a מלאכת תפיך... אמר רב יהודה אמר רב אמר לו הקב"ה לחרם מלך צור בך נסתכלתי ובראתי נקבים בארם.

Com. Ps. Jon. and Frag. Deut. 32:18, which is the interpretation of R. Meir, Sifri Deut. 227.

ib. 45:11 סכום תלת מאין Targum לשאת מעשר החמר הבת Targum מכוח מכום תלת מאין Targum למסב כורא במכלתא רטיבא ביתא. מנא הני דיסרא לרא האופה והבת תוכן אחר היה, מה הבת שלש מילי אמר רב חסרא לרא האופה והבת תוכן אחר היה, מה הבת שלש חילי אמר רב חסרא לרא מהכא וחק השמן הבת. Iteral. The specification here of the number of kors is because it forms the source for the inferente of the measure of the epha.

Hos. 2:1 והיה במקום אשר יאמר להם לא עמי אתם יאמר להם... Targum ויהי באתרא דאתגליאו ביני עממיא כד עברו על אוריתא Targum ויהי באתרא דאתגליאו ביני עממיא כד עברו על אוריתא דאלהא ויהי באתרא דאתגליאו ביני עממיא כד עברו על אוריתא דיקט דאלהא דאלהא ויהי באתרא להון לא עמי העון יתובון ויתרבון ויתאמר להון עמיה דאלהא ויהי אתמר להון לא עמי אתון יתובון ויתרבון ויתאמר להון עמיה דאלהא כיוצא בזי This interpretation agrees with Sifri Num. 131 קימא. אתה אומר לא עמי ואומר מספר בני ישראל וכי מה ענין זה לזה משל למלך שכעם על אשתו שלח אחר סופר לבוא ולכתוב לה נמ עד שלא בא למלך שכעם על אשתו שלח אחר סופר לבוא ולכתוב לה נמ עד שלא בא הסופר נתרצה לאשתו אמר המלך אפשר שיצא סופר זה מכאן חלוק אלא הסופר נתרצה לא כחו לה באינ כופל לה כתובתה, לכך נאמר כי אתם לא עמי אומר לו בוא כתוב שאני כופל לה כתובתה, לכך נאמר כי אתם לא עמי הושר לו גוא היש המשר (Kidushin 36a), would not draw such a distinction.

ib. 2 ארי רב יום כנישתהון Targum כי נדול יום יזרעאל אמר ר' יוחנן נדול יום קבוץ נליות כיום שנבראו בו So Pesachim 88a שמים וארץ שנאמר כי נדול יום יזרעאל.

ib. 7 בהיתו מלפיהון, Targum הובישה הורתם The T. explains הורתם as of the root ירה to teach. It was so taken by others. Com. Deut. r. 2, 2: א״ר שמלאי כתיב כי זנתה אמם הובישה הורתם בפני עם הארץ. And the version שהם (הדיינים) מביישים דבריהם בפני עם הארץ. אמר ר' שמלאי אמר הקב״ה הדיינים מביישים לכך נאמר כי זנתה אמם...

ib. שקויי Targum פרנוסי. Com. Ketuboth 65a ושקויי רברים שהאשה משתוקקת עליהן ומאי נינהו תכשיטין.

ib. 4:7 ככמא דאסניתי להון עללא Targum כרבם כן חמאו לי Deut. r. 2, 2 ר"א כל שהרביתי להן עושר כן חמאו לי. In a similar way Lxx.

ib. 6:2 יחייננא ליומי נחמתא דעתידין Targum יחיינו מיומים דיחייננא ליומי נחמתא דעתידין The Messianic interpretation of this v. was a current one. Com. San. 97a; Rosh Hashana 31a. Com also Seder Eliahu r. 6: יחיינו מיומים זה העולם הנא. וביום השלישי יקימנו זה העולם הבא. ib. 6:7 ואינון כדריא קדמאי. Targum והמה כאדם עברו ברית Com. R. Abahu, Psichta Lam. r., 4: והמה כאדם... זה אדם הראשון, המה כאדם... זה אדם הכנסתיו לגן עדן וצויתיו ועבר על צווי, אף בניו הכנסתי אותם לא"י. הכנסתיו לגן עדן וצויתיו ועבר על צווי, אף כניו הכנסתי ועברו.

ib. 7:4 אדכרו נסין Targum מלוש בצק עד חומצתו ib. 7:4 (פסחא, Targum וגבורן דאיתעבידו להן ביום מסקהון ממצרים. (פסחא, Com. Mechika וגבורן דאיתעבידו להן ביום מסקהון ממצרים. בא, 13: מגיר שלשו את העיסה ולא הספיקו לחמצה עד שנגאלו, וכן אתה מוצא לע"ל דכתיב כולם מנאפים מלוש.

ib. 8:4 כספהון ודהבהון דאסיקו להון Targum כספם וזהבם com. Gen. r. 28, 7 ממצרים

והזהב שיצא עמהם ממצרים שנאמר כספם וזהבם עשו להם עצבים. Com. also Lam. r., Pesichta 23 (Buber), interpreting in the same way Ez. 7:19.

ib. 11:9 לא אעשה חרון אפי בקרבך קדושי לא אבוא בעיר לא אעביד תקוף רוגזי ולא אחליף בקרוא אוחרי עוד ירושלם. Targum מאותה שעה נשבע הקב"ה לעמו שלא ישנם 10 Com. Eliahu Zuta בעם אחר ולא ישכינם בעיר אחרת שנאמר לא אעשה חרון אפי... So Eliahu r. 22.

Am. 4:12 הכון לקראת אלהיך Targum אתקשים. So Shab. 10a (Com. Rashi). Also Berakoth 23a.

ib. 7:7 אנך Targum רין. Com. Lev. r. 33, 2 ובידי אנך כבעל חוב ושטרו בידו... ואומר אנך זה סנהדרי גדולה של ישראל.

ib. 9:1 הך הכפתר Targum מלכא יאשיהו. Com. Lev. r. 33, 2 ה יאשיהו היאשיהו.

ib. 7 הלא כבנין רחימין Targum הלא כבני כשיים Com. On. וכי כושית היתה והלא מדיינית Moed Katan 16b, אולא מה היתה והלא מדיינית בוובי בוויה... כיוצא בו היתה, אלא מה כושי משונה בעורו כך צפורה משונה בנויה... כיוצא בו אתה אומר הלוא כבני כשיים, וכי כושים היו ? אלא מה כושי משונה אתה בעורו אף ישראל משונים במצוות יותר מכל אומות העולם So Shochar Tob 7, 18. But ib. 14: כישרא אותם כישראל חוטאים להקב"ה הוא קורא אותם . כישראל חוטאים להקב"ה הוא קורא אותם .

Jona 1:3 ויקם יונה לברח תרשישה מלפני י' Targum ויקם יונה חקם יונה לברח תרשישה מלפני י' Targumist desired to למערק לימא מן קדם דאיתנבי בשמא דיי' thus eliminate the difficulty to explain the flight of the Prophet. Com. Mechilta אחיה פרח והלא כבר : פסחא, פתיחתא מיות השין השכינה וכי מלפני ה' הוא בורח והלא כבר : מסחא, פתיחתא דער אנא אלך מרוחך... אלא אמר יונה אלך לחו"ל שאין השכינה the targumist, however, has struck a plain and genial interpretation by putting a complement to מלפני. THE EXEGESIS

Mi. 2:13 עלה הפורץ לפניהם Targum יסנון משיובין כר This interpretation seems to have been בקרמיתא ויסק מלך מרבר. held by r. Simon b. Aba (Gen. r. 73, 3) ויפרץ האיש ר׳ שמעון ויפרץ האיש ר׳ שמעון בר אבא אמר מלמר שנפרצה לו פרצה מעין דוגמא של עולם הבא היך מר״א עלה הפורץ.

Mica 4:5 כי כל העמים ילכו איש בשם אלהיו Targum כי כל העמים ילכו איש בשם אלהיו Targum כי למעותא. Com. Shochar Tob 1, 20 עממיא יהכון לאבדון על די פלחו למעותא. ר' אלעזר המודעי, לעתיד לבא באין כל שרי אומות העולם ומסמרגין על בני ישראל לפני הקב"ה ואומרים לפניו רבש"ע אלו עוברי ע"ז... הללו על בני ישראל ואין יורדין ? אמר להם אם כן תרד כל אומה ואומה יוררי לגיהנם והללו אין יורדין ?

ואלהיה עמה לגיהנם... שנאמר כי כל העמים ילכו איש בשם אלהיו. Cod. Reuch has יחובון instead of יהכון לאברון.

ib. 7:1 לאכל Targum. אין אשכול לאכל This interpretation is implied in Mishna Sota 47a (Y. 9,10).

Hab. 3:9 שבעות מטות Targum שבעות מטות לימא דעם שבטיא. Com. Gen. r. 47, 7 יצחק כתיב כל אלה שבטי ישראל י"ב אלו 7, דב אלו מטות בני נבורה וישמעאל אינו מעמיר י"ב אלא אותן נשיאין אבל אלו מטות... ומניין שהקב"ה נשבע Also Exod. r. 44 end. כמר"א שבעות מטות... Com. also Sifri Deut. 117.

ib. 14 נקבת במטיו Targum בזעת ימא בחוטריה דמשה. Com. Mechilta : נסים נעשו לישראל על הים, נבקע הים : 2, בשלח Mechilta עשרה נסים נעשו לישראל על הים, ונעשה כמין כיפה שנאמר נקבת במטיו...

Zef. 2:5 גוי כרתים Targum עמא דחיבין לאשתיצאה Com. Cant. r. גוי שחייב כרת, משכוני.

Zef. 3:8 יום אתנליותי למירן. Targum ליום קומו לער So in שבועה היא לפני, שכל שחיכה למלכותי אני בעצמי מעיר Pesiqta r. 34 שבועה היא לפני, שכל שחיכה למלכותי אני בעצמי מעיר ליום קומו לער. The Agadist also took לער לער למובה שנאמר ליום קומו לער. to mean to witness, from the root עור Com. also Exod. r. 17 end אבל לעתיר לבא הוא עומר ורן את עולמו בעמידה... וכתיב לכן חכו לי ביום קומי לער.

Ireina Zech. 3:3 ויהושע היה לבש בגדים צואים Targum ויהושע הוו Targum ויהושע היה לבש בגדים צואים So San. 93a אמר רב So San. 93a ליה בנין דנסבין להון נשין דלא כשרן לכהנותא. פפא שהיו בניו נושאין נשים שאינן הגונות לכהונא ולא מיחה בהן שנא' ויהושע היה לבוש בגדים צואים וכי דרכו של יהושע ללבוש בגדים צואים אלא מלמד שהיו בניו נושאין נשים שאינן הנונות לכהונא ולא מיחה בהן.

ib. 8 ארי גברין כשרין למעבר Targum כי אנשי מופת המה Exod. r. 9, 1 להון נסין. כי אנשי מופת המה, איזו הם אנשים שנעשה

להם מופת הוי אומר זה חנניה מישאל ועזריה א"ל ידענא דצדיקא את אלא מ"ט אהניא בך פורתא נורא וחנניה מישאל ועזריה לא אהניא בהו ...ל?...

ib. 9:1 ורמשק מנחתו Targum ורמשק מנחתו Com. Cant. r. צוארך ציארע בית מסיים ורמשק מנחתו עתידה צוארך. ומה אני מסיים ורמשק מנחתו עתידה : צוארך. Sifri Deut. 116.

ib. 11:12 וועבדו ית שכרי שלשים כסף Targum ועבדו יודע אם ל' כאן Saying of R. Jochana ואיני יודע אם ל' כאן ואיני יודע אם ל' כאן גערים. וואיני יודע אם ל' כאן בא"י ... כשהוא אומר ואקחה שלשים כסף הוי אומר ל"ו צריקים. This rendering is at the foundation of this Agada as well as that of R. Jehuda, who finds in it the implication of the thirty righteous ones among the Gentiles who exist by their virtue.

ib. 12:12 משפחת בית נתן לבר ונשיהם לבר Targum משפחת בית נתן לבר ונשיהם לבר Com. Suk. 22a והלא דברים לי"ו לע"ל שעוסקין בהספר ואין יצר הרע שולט בם אמרה תורה נשים לי"ו לע"ל שעוסקין בהספר ואין יצר הרע שולט ביא אמרה תורה נשים לבר עכשיו ...

Malachi 1:1 ביד מלאכי דיתקרי שמיה Targum ביד מלאכי דיתקרי שמיה So R. Jehoshua b. Korcha, Meg. 15a: עורא ר"י בן אומר מלאכי זה עורא.

ib. 11 ובכל מקום מקטר מגש לשמי ומנחה טהורה Targum וכי בכל מקום Com. Num. r. 13, 2 וצלותכון כקורבן דכי קדמי. מקריב קטורת ומנחה לשם הקב"ה אלא בכל מקום שישראל עומדים ומתפללים תפלת מנחה עליה נאמר מנחה... מגש זו תפלת שחרית... מקטר זו תפלת ערבית.

ib. 2:12 אשר יעשנה ער וענה מאהלי יעקב ומניש מנחה Targum לא יהי ליה קריב קורבנא. Com. San. 82a; Shab. 55b יכרת י'... אם ת"ח הוא לא יהיה לו ער בחכמים ועונה בתלמידים, אם כהן הוא לא יהיה לו בן מניש מנחה.

Digitized by Google

### **GENERAL PECULIARITIES**

The Targum Jonathan reflects many interesting peculiarities which arose primarily from the state of mind of the age which, produced the Agada and the Apocryphal literature. The Targum was read in public worship, and the translator would have to take full account of the susceptibilities of the worshipper. On the other hand, in the homilytic portions ample expression is to be found of the believes, expectations and views of that generation.

The targumist made it a principle to d i f f e r e n t i a t e between the holy and the profane. Words which are equally applied to the holy and unholy are rendered by the targumist by distinct words to maintain the difference. The Masorites follow a similar way. So that when n is followed by the name of God it is vocalized with a patach (1S 20:3, 2S 12:15 etc.). While followed by a profane it is vocalized with a zeire. Genesis 42:15. (Com. 1S 28:26 with a zeire. Genesis 42:15. (Com. 1S 28:26 with a zeire.). The same tendency was made evident in the vocalization of n ret n and in such forms as in the compound n ret v (Joshua 10:13) and n such forms as in the compound price (Joshua 10:13) and price (Judges 1:5, 6, 7). The targumist carried the principle to an extreme application.<sup>1)</sup>

is applied both to God and the idol; the T. draws the distinction between them rendering the profane אלהים

<sup>1)</sup> Com. Geiger אוצר נחמד p. 3. Such a distinction has its parallel in the Talmud. So it is said (Shabbath 32a): "For three transgressions are women dying. Others say because they call the ארון הקודש (box); R. Ishmael b. Elozor says: 'For the transgression of two things are the amei ha'arazoth dying: for calling the ארון הקודש Arna and because the Beth Ha-K'neseth is called Beth An.." No doubt, despite the unanimity of the commentaries that Arna and Beth Am are derisive, and for this reason their application to holy subjects was condemned, they desired to separate the holy from the profane. It would appear that this was urged only as a sort of mannerism. For the Talmud does not follow this distinction; in many passages Arna is employed in the sense of writh Talmut 47b).

## 112 TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

מעוז – Ioshua 24:14 האלהים Ioshua 24:14 את האלהים So v. 15 Judges 5:8 אלהים הרשים . 2K 19:18; Is. 33:37, 37:19 באש היהם באש. So also Jer. 2:10, 11: 11:12: Hab. 1:11 etc. In order to avoid any semblance of imputation of divinity to idols, the T. treats the adjective אחרים following the profane אלהים as a noun, and אלהים as a noun in const. state, thus rendering אלהים אחרים. So Josh. 20:16, 24; Judg. 2:12, 17, 19; Is. 26:19; Jer. 13:10. 16:11; 19:4, 13; 22:9 etc. In the same way is rendered Iosh. 20:23, 24; Jer. 5:19 etc. Probably this expression אלהי הנכר has influenced the rendering by the T. of אלהים אחרים. Compare Mech. ומה תלמוד לומר אל הים אחרים, אלא שאחרים : 5, יתרו rendered. So Jer. 2:23 בעלים Equally is בעלים rendered. . In some cases it is rendered like ... the detached profane אלהים . So Jer. 2:8 – – והנביאים נבאו בבעל Hos. 11:2 למעותא – לבעלים יזבחו 13:1 בשום מעותא. בעלא ישם בבעל . Otherwise בעל is rendered by בעלא (Jer. 7:9; 9:13 etc.).

This scrupulosity of the T. is strikingly illustrated by his treatment of this term applied to idolatrous divinity, which is made by the context to inevitably express godly divinity. So Judges 6:31 אם צרך אית ביה יתפרע ליה בעלא — אם אלהים הוא This rendering which, it would appear, was suggested by such passages as Is. 44:10; Jer. 2:8 etc., he applies also to 2K 19:18; Is. 37:19 והמה לא אלהים הוא Is. 37:19 והמה לא אלהים הוא גזרית ביה צרך — ולא אלהים הוא So the passage in Hos. 8:10 אלהים הוא So the targumist is anxious to avoid even an innocent profanation of this sort. On the other hand, when this profane fact the rendering is main the sense of incrimination but as a fact the rendering is אלהים "fear"<sup>2</sup>). So for instance 2K 18:33; 34:35; Is. 36:18; 37:12 : איה אלהי חמת – וארפר ההצילו אלהי הנוים.. איה אלהי חמת 2:28; 11:13

<sup>2)</sup> The Talmud also employs its Hebrew equivalent ויאות So San. 64a, 106a. Also Y. Kidushin 1; P'siqta of Rab Kohna p. 65. On the other hand, דחלא is employed in the divine sense also. See Proverbs 1, 7: ארי שבקתון דחלא תקיפא – כי נמשתה עמך and Is. 2:6

So also Jona 1:5 רחלתיה – ויועקו איש אל אלהיו. Here it was only meant to state the plain reality. Com. also Ez. 28:2, 9.

In the case of the first two instances the targumist has merely identified the profane אלהים with the special name given to idols in the Bible, namely אלילים and גלולים, both of which he renders by num with the exception of the latter, which min is in the most cases added to nup. Com. Is. 8:8, 18, 20; 19:1, 3; Ez. 14:3; 18:6 etc. In this tendency the T. Jonathan is followed by Onkelos and the other Targumim only. With one exception, namely אלהים אחרים in the Ten Commandments (Exod. 20:3; Deut. 5:7), in which case Onkelos would not sidetrack the meaning, rendering them by אלהן אחרו (Ps. Jon. following On.). In all other cases On. also renders the profane באלהים (Exod. 23:24; 34:15; Deut. 12:2) and goes even with Ion. to render אל אחר Of the other . Of the other early translations no such distinction is noticeable, neither in the Pentateuch nor in any other part of the Bible, except in two cases in Lxx. These are: Num. 25:2. Com. Frankel, Über d. Ein., 175.

Usually מובח is rendered by the targumist by the Aramic parallel מובח. But this rendering is applied only to the holy, to God's altar. Whenever it refers to the profane, referring to the idol either in stative or implied sense, it is rendered by אנוריכון – ונשמו מזבחותיהם Ez. 6:4 (אנורין – מזבחות לחמא (Is. 36:7) the former is rendered by אנורא מדבחא אנורא (Is. 36:7) the former is rendered by

In this case also, the Lxx and P. are making no such distinction. The only exception is the Targum Onk. and the other Targumim. They draw the same distinction and employ the same terms. Com. T. Exod. 34:13; Deut. 12:3; 7:5 etc.<sup>3</sup>)

<sup>3)</sup> So the rendering by Onkelos אתכלו על האכלי (Genesis 31:46) אנורא . A striking analogy to this is found in Mandaic, where עכורא is usually used to denote the worship of a false cult (Noeldke, Zeit. für Assuriologie, v. 20, p. 131). This distinction, it would appear, was not known to the Jews in Egypt in the fifth century B. C. The temple or shrine or altar of the Jews in Yeb is called אנורא זי יהו אלהא (Sayce Aram. Pap. E. 14 אנורא זי יהו אלהא 1, 6 אנורא זי יהו אלהא (Aram. Pap. 1, 2). However, in Pap. 3 instead of אנורא the term em-

## 114 TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

A distinction of this kind is traceable also in the Talmud. There is no particular name in the Talmud for the profane altar. But it has, however, special appelations for objects connected with the altar, one of which has a derisive air. So a sacrifice to an idol is called ngright a present.<sup>4)</sup> Com. Aboda Zara 32b, 48b; Chullin 13b, 24a. But while the Targum to the Pentateuch reserves Ngright for the profane offering, the holy offering being rendered by Arcens, Arcens, the holy offering being rendered by Arcens, Arcens, applied to idolatrous sacrifice in the Talmud using however applied to denote present. Com. Nedarim 20a using however and to denote present. Com. Nedarim 20a using however are to denote present. Com. Nedarim 20a using however the denote present. Com. Nedarim 20a using however to denote present. Com. Nedarim 20a using however to denote present. Com. Nedarim 20a using however the denote present. Com. Nedarim 20a using however to denote present. Com. Nedarim 20a using however to denote present. Com. Nedarim 20a using however the denote present. Com. Nedarim 20a using however to denote present. Com. Nedarim 20a using however to denote present. Com. Nedarim 20a using however the denote present. Com. Second by the Tetragramm (Menachoth 110a, Sifra Lev. 2). Sometimes the idolatrous sacrifice is called using however the denote present 20b; 32b.

Instead of 121 the usual verb for sacrificing, the Talmud in several places uses the verb 521 to manure.<sup>6)</sup> Aboda Zara 18b; Y. Berakoth 9, 1; Pesiqta r. 6.

ployed is RILL I am tempted to assume that this was prompted by this very desire of differentiating the holy from the profane temple. Here, the writer is a Jew and the writing was intended for Jews, and therefore he would not use the profane name אגורא for the holy temple. The others are documents of an official nature intended for the consideration of a Persian official or court. The current name of a temple would be used in such a case. Sachau's assumption (ib. p. 29) that was somewhat the intimate appelation among the lews of the synagogue (p. 12) is not impressive. On the other hand, it is interesting to note that the priest of the temple is called Kohan 11 Entry כמריא (Pap. 11), while the idolatrous priest is called Komer כמריא וי חנוב (Pap. 1 and Sayce E. 15) וי חנוב (Pap. 1 and Sayce E. 15). However, there is not sufficient ground in this to justify the assumption that even then the Jews would observe a distinction to which later generations adhered. The writer might simply have used the appelation by which the Jewish priest was commonly known.

4) הקרובתא is the abbreviated form of הקרובת. The Targum renders by it מנחה (Genesis 32:13; 20:21; Is. 18:7; Jer. 51:59 etc.).

5) It would seem that T. Jonathan did not follow at all such a distinction. So כעם קרבניהן (Ez. 20:28) is rendered by T. Jon. קורבניהן unless the translator understood it in a holy sense.

6) In Tosefta Ab. Zara 2 there is מזבלין instead of מזבלין though in Pesiqta r. רי"א יום זבול נילום . The version in Sota 36b is

'n

#### **GENERAL PECULIARITIES**

The names of Gods should be changed into derogatory names (R. Akiba in Sifri Deut. 61). Mockery of the idol was the rule with the Hellenistic Jews also. It was for this reason that they applied the εἰδωλόθυτος to what the G e n t i l e s called ἰερόθυτος (Diessman, Die Hellen., p. 5). Likewise the idolatrous festival is called איד (Abod. Zara 2a), and Maimonides (in his commentary on Mishnayoth) says: "and it is not allowed to call them (the festivals of the idolators) ביתרים because they are להם". Com. Rab, Aboda Zara 20a. A temple of an idol is called ארם חופחת (Mishna Ab. Zara 29b, 32b). Its underlying meaning is not from הרפח (תרף החולך), but synonymous with הופח as Tos. (Ibid 32b beginning).

115

יום הגם היה Com. also Cant. r. beginning and Gen. r. 87,3. The T. Jon. in general does not favor any distinction in this case. Thus 1K 11:8-Jon. in general does not favor any distinction in this case. Thus 1K 11:8in some other places. So Onk. Num. 24:2; Am. 4:4 and in some other places. So Onk. Num. 24:2 לדבחי – ליבחי אלחיהן Deut. 32:17 – יובחו לשליים . This principle found application in the Bible. בית אל היהן : בעל היהן Each של היה . לשרים This might have been the reason for the peculiar vocalization of Deutwice (Ezek. 7:24), which is otherwise hardly explicable. (Com. Kimchi I. c.; Ew. Gramm. 215 Jahn, Das Buch Ez. I. c.). The reference here is to the idolatrous shrines (so Rashi, Kratezschmar and many others) and was so understood by the Masorites. They therefore changed the pointing as a mark of distinction. Similarly שישור (Ezra 10:2; Nehemia 13:23) instead of the Judgment of the writer intermarriage is an enormous violation of the Law, he would hesitate to use the word commonly used for the act of taking to a wife.

ער יום גלות הארץ; ר' אלעזר המודעי אומר שר היה, כענין שנאמר ער יום גלות הארץ; ר' אלעזר המודעי אומר שו ובני דור כהנים היו

Also 2S 20:26 רב לדוד-וגם עירא היה כהן לדור The targumist does not consider them priests of any kind, although with regard to the T. is in opposition to the view expressed in the Talmud (Erubin 63b) that he was a rightful priest. On the other hand, 15 1:3 חפני ופנחם כהנים Targum משמשין obviously because they were sinful priests, as against Samuel b. Nachmani, who would clear them of crime (Shab. 55b). Impelled by the same consideration, the T. renders הבמה (18 9, 12, 13, 14, 25) by לשכתה by which he renders מושבר (1S 20:18) and אסחרוחא (1S 9:22) to distinguish it from the bama denoting high places of idolatrous worship which he renders by במותא (1K 13:32; 14:23 etc.), having also the meaning of heaps of ruins. (Ez. 36:2). The targumist appears to decline the talmudic view (Zebachim 112b, 118a) that the ban of bama had been lifted at that time. In order to exonerate Samuel of the sin of bamaworship, the T. rendered near as denoting the place where gatherings were held with the Prophet. Hence the rendering for ארי הוא פרים מוונא (1S 9:13) in the essenic sense 7) יברד הובח (Ant. 1, 18, 5; Berakoth 55a), while 1S 16:3, 5 is equally rendered by בשירוחא. For the same reason the T. renders Instead of צלמניא (Jud. 17:5) by רמאין instead of אלמניא which is otherwise the rendering of nrain (So On. Ps. Jon. Gen. 31:19). As well said Levy (Chal. Woer.): "Um nicht einem Jüdischen Priest die Anbetung eines hömlichen götzen Bildes zuzuschreiben." So he differentiates in the rendering of אמור . When it is used in a holy sense (1S 2:28) it is rendered Mair but in a profane sense (1S 2:18: 2S 5:14) it is translated ,... This is the rendering of מעילים (2S 13:18). As regards other translations, the connotation for the priest of the idol is adopted by Onk. and P., while the Lxx makes no dinstinction.

<sup>7)</sup> Abudraham (שחרית ישתבת) cites a Targum Yerushalmi which would seem to be a later recenssion, this principle being disregarded. "The rendering there is: ארי הוא יפרס על נכסא.

Referred to the משפט of the Gentiles or denoting custom it is rendered by the Greek vouo's נימוס So Ez. 5:7 וכמשפטי הנוים Targum אל תשמרו ; Ez. 20:18 וית משפטיהם אל תשמרו – – ואת משפטיהם אל תשמרו 11:12 Also Ez. 7:27; 21:25 and in one verse Ez. 11:12 וידעתם כי אני ד' אשר בחוקי לא הלכתם ומשפטי לא עשיתם וכמשפטי

די בסימי לא הלכתון ודיני לא עבדתון וכנמוםי Targum הנוים משפט הכהנים When משפט denotes custom: 15 2:13 משפט משפט מה משפט האיש (1:2 (2K 1:7) נימוס Targum משפט המלך וכו' (1S 8:9) נימום Targum וחי דרר באר-שבע Also Am. 8:14 נימום Targum Applying to the holy laws, commandments or judgment it is rendered דינא. Of this sort are Is. 1:27; 3:14; 5:7; Jer. 2:12; 22:3; Ez. 20:16; 12:21, 24. Sometimes suggested by Instances of both cases are numerous. On the other hand, par the contents routhful, is added. Instances of this kind are Ier. 5:1 אם אית עבוד דיו דקשם Targum אם יש עשה משפט So vv. 4, 5; 7:5 אם עשה תעשו משפט Targum אם מעבד תעברון דיז דקשוט. Ez. 18:19 והבז משפט וצרקה עשה Targum דין דקשום Targum והבן משפט וצרקה עשו 18:19. דין רקשט עבר and v. 21 ויעביר דין דקשם Targum ועשה משפט. It appears from the citations that the targumist adds program when program is the object of עשה, did, or when this is understood by the targumist to be implied. (Jerem. 5:45). It might have appeared to him that to render משפט in these cases by רינא alone would be obscure, as it might be taken in a profane sense. In this connection it will be notcied that in a single case is pay rendered by קימא, otherwise the rendering of אָם as it will appear presently. This is Jer. 8:7. However, DBut there is also the object of ywg. The Lxx and P. in the Prophets are not following such a distinction. Onk. renders pr by provide it refers to Gentiles. So Lev. 20:23 etc., while otherwise pn, as is the case with Jonathan, is rendered by קימא So Lev. 20:22; 26:3 etc.; the Lxx have for pr in holy sense προςτάγματος So ibid: 20:22; 26:3 etc.

While the profane  $p_{\Pi}$  ibid 2:23 is rendered by Lxx voµµoc In the Talmud this term is applied to custom, manner, judicial formatlity. (Com. Gittin 43b; 65b).

The same principle the targumist applies to דח. It is rendered by נוירא when it refers either to Gentiles or idolatrous

law or order. When, however, it refers to the holy laws, it is rendered by קימא covenant (the usual rendering of ברית). Instances of the latter are : Jer. 31:35; Ez. 5:6; 18:9, 10, 19, 21; Am. 2:4; Ze. 1:6; Mal. 3:22 etc. Instances of the former are: Jer. 10:3 הקות העמים Targum ; 33:25 (חקות ירח ובוכבים 13:34 the same) נזירת Targum חקות שמים וארץ Ez. 20:18 בגזירת Targum בחקי אבותיכם אל תלכו 3:18 נוירת Targum גוירת - לכל חקות 50 44:5 גוירת In Ez. 33:9 בנוירת חייא - בחסות. In this way the T. renders Ez. 20:25 thus eliminating the . גזירו - ונם אני נתתי להם חוסים לא מובים disturbing nature of this passage. According to this rendering of the T., the assumption is that also their customs (laws) were decreed by God. Concerning the use of the will be noticed that in the Talmud it has the effect of arbitrariness. So there are hard גוירות (Makkoth 24a; Ketuboth 3b; Shab. 145b). A נוירא can be recalled, Gittin 55b; Taanith 2 נוירא can be recalled, Gittin 55b; Taanith 2 עבידא דבמלא ; to the targumist it appeared to express profanity. Apart from Jonathan, no other translation adhers in this case to such a distinction.8)

The same principle is applied by Jonathan to the rendering of נכיא ו נכיא. In the case of the true prophet, the one sent by God, it is rendered by נכיא, its Aramic equivalent. On the other hand, whenever it carries the implication of either false prophetism or, so to say, professional prophetism, נכיא is rendered by ספר ספר א נכיא, professional prophetism, נכיא וביא scribe, a term of general currency in the age of the Targum. So it renders Is. 9:14 ספר – ונכיא מורה שקר 1:18:18. Jon the carries of this sort are: Jer. 14:18; 18:18. In plural: Ez. 32:25 . Note 1S 10:5 . בספריא – האף שאול כנביאים 10:5. Note 1S 10:5

When reference is made to a prophet of another deity, the targumist renders it literally, adding שקרא false. So Jer. 2:8 הנביאים נבאו בכעל 5:31; נביי שקרא – והנביאים נבאו בבעל והנביאים נבאו שקרא – הנביאים. IK 22:10 וכל נביי שקרא – הנביאים. To this category belongs also Mi. 2:5. There is annother case which is intimately connected with these cases. In the first place the T.

<sup>8)</sup> Kohut's identifying גזורא with pm as suggested by the rendering of the T. (see Aruch נגזר) is based on his overlooking the principle of distinction of the T.

applies the same distinction to the verb as well as to the noun. referring to the true prophet is rendered by the T. איתנכי, referring to the false prophet it has a substitute expressing ridicule. So Jer. 29:26 איש ומתנבא 27 (but v. 27 מתנבא 6. 1K 18:29). (מתנבא — למה נערת בירמיה הענתותי המתנבא 18:29). 1K 18:29

In all these cases the Targum stands alone among other translations in observing such a differentiation.

Special regard has been paid in rendering by the targumist to Israel.<sup>9)</sup> In the first place some harsh expressions flung towards Israel is rendered in such a way as to evaporate their sharpness. It should be remarked that in this the Targum is to some extent followed by all the Greek translations as well as the Peshitta. A few cases will be sufficient to illustrate the point.

The Piel from with applied to Israel.<sup>10</sup>) So awarn with a favorable turn when applied to Israel.<sup>10</sup>) So awarn with the T. rannaci definition of the T. rannaci definition of the T. rannaci definition of the transformer that the the transformer transformer the transformer transformer the transformer transfor

10) This is also the case in Onk. (Com. Deut. 32:6 the rendering of עם נכל ולא חכם. See A. Berliner, Onk. p. 120.)

<sup>9)</sup> It is generally known that Jewish-Hellenistic writers, led, it would appear, by this principle, applied Edvog to the Gentiles, while retaining  $\lambda \alpha \delta \beta$  for the Jewish people. (So Wisd. 15:14. Com. Cheyne, Encyc. Biblica, Hellen.). The Lxx followed the same division in an opposite way, applying the latter to the Gentiles. Com. Gen. 23:12, 13; 42:10 etc γα μαός τῆς γῆς. But Lev. 20, 2, 4 the rendering is the teference being to Israel. Com. also 2 Mak. 6:3. In this connection it is of interest to note that Rashi somehow felt this peculiarity in the Targum. However, he is wrong in the illustration. Thus he remarks in Ze. 13:7: "the Targum never renders מלך ושרים when they are those of Israel except by רברב א and not by שלמונין. It is first of all to be remarked that the rendering of רברבין by רברבין is not peculiar to those of Israel. The same is applied to those of other nations also. Com. Is. 16:6; 34:6 (having both renderings used synonymously); Jer. 25:19; 39:3; 46:21, 23, and in many other instances. On the other hand we find weter applied to those of Israel. So Is. 37:24 etc.

having ἀφεστηκότες; Sym. **οεμδόμ**ενοι. V. 22 שובו בנים is rendered by T. שוברים ארפה משובתכם . למיתב אשבק לכון כד תתובון.

The same word is rendered in its intended sense when it refers to other nations than Israel. Note Jer. 49:4 הבת השובכה (referring to Amon) T. מלכותא מפשתא, Lxx לטץמדנף לעומק audacious. Also Is. 47:10 מלכותא מפשתא, 57:17 forms an exception, although the reference is made to refer to Israel, the rendering by the T. and Lxx is plain. So strong, it appears, was the force of suggestion of the contents of this particular case that it was felt impossible to make other account of it.<sup>11</sup>

In the following case the T. is followed by Aquila in some measure. Ez. 2:10 ויפרוש אותה לפני וכתוב אליה קינים והנה והי 10.2:10 the T., apparently disturbed by the vehemency of the prophecy, renders : וימריב בה דאם יעברון בית ישראל על אוריתא ישלטון בהון בהון וכתיב בה דאם יעברון ית אוריתא יסוף מנהון אליא ורינא ותינחתא. In this way the gloomy predcition is turned into one of consolation. A., it seems, was also actuated by the same motive, rendering — c r e a t i o n (probably from the root control also Is. 28:9; 56:3; Hos. 13:14.

In his regard for Israel the T. goes farther to differentiate them from other peoples. Here are some interesting examples: Jer. 1:10 ראה הפקרתיך היום הזה על הנוים ועל הממלכות לנתש ולנתי שלהרם ולהאביר ולהרם — the T. divides the phrase, assigning its favorble part to Israel חזי דמניתיך יומא הרין על עממיא ועל מלכותא לתרעא.

Digitized by Google

<sup>11)</sup> Kimchi's Sefer Ha-Sharashim, after enumerating all the cases which the targumist as well as the Greek translations and the P. render them by its favorable meaning, remarks: "all these mean rebellion." In this point he follows Menachem Ibn Saruck. (Com. Machbereth מור שונה). In Machbereth Rabeinu Tam (Ed. Pilpowsky) p. 36, it is said: Hos. 8:6 היותיה the sinful man is called שובבים יחיות, being removed from the good direction.

Nothing but a passion. ועל בני ישראל למבני ולקימא ולאברא ולפנרא ate regard for Israel could have produced such a rendering. Com. Is. 10:25; Jer. 18:7.12) This scrupulous passion for Israel is accompanied by a kind of active disregard for the gentiles. It was the product of the catastrophies of the age. Thus the targumist is aghast at the idea that the prophet should be overcome by the calamities of other peoples. For this reason he changes the person, and instead of the prophet agonizing for sympathy, as the text requires, the peoples involved are describing their sufferings. So, for instance, Is. 15:5: לבי למואב יועק Targum בלבהון יימרון Is. 16:11; Jer. 48:36 יהמו דמואב ככנור יהמו Targum על כו מעי למואב ככנור יהמו : על כו מעיהוו דמואבי ולבהוו... Is. 21:3 : על כן מלאו מתני חלחלה צירים אחזוני כצירי יולרה נעויתי על כז איתמליאו הרציהוז זיעיא רחלא Targum משמע נבהלתי מראות תעה לבבי פלצות : and v. 4 אחרתינון אטפשו מלשמע טעו מלמיחזי משא לבהוז שקא ובישותיו Targum בשתתני את נפש חשקי שם לי לחרדה In some instances he ie- אחרונון אתר רוחצניהון היה להון לתבר tains the p. but alters the sense. Examples of this sort are ; Is. 16:9; Jer. 48:32 על כן אבכה בבכי יעזר גפן שבמה אריוך רמעתי על כז כמא דאיתיתי משריז על יעזר כז איתי קטוליז על שבמה Targum ארוינד דמעתא . But otherwise is such a case treated by the targumist when Israel is meant. The prophet's description of his feelings towards the affliction of Israel is rendered literally. So Is. 22:4 על כז אמרתי שעו מני אמרר בבכי אל תאיצו לנחמני על על כן אמרית שבוקו מני אבכי במרר לא תתבעיתו Targum שור בת עמי לנוזמותי על תבר כנשתא דעמי.

The Lxx are in agreement with the Targum in the rendering of Is. 15:5 and Jer. 48:31 and v. 36. The Syriac in all these cases follows the literal meaning. The fact that Aq. and Sym. have instead of the rendering of the Lxx of vv. 31, 36 one which is literal strengthens the supposition that the renderings of the Lxx in these cases were caused by the same motives as lead the targumist to his. However, there is less consistence in the Lxx with regard to this point. Com. Lxx Is. 16:9, 11.

<sup>12)</sup> Kimchi remarks: "And Jonathan divided this verse-the unfavorable for the Gentiles and the favorable for Israel." In the present Rabbinic text the לבני ישראל... In the present is omitted, evidently by the censor. Com. Exod. r. 45, 1 לנתשו אלו ישראל... ועל ממלכה אלו ישראל... לנתשו אותו מעשה ובקש להשמידם.

On the other hand, this peculiar agreement between the Lxx and the Targum is another case of weight for an hypothesis of a common background of these translations.

However, Geiger (Ur. 245 et seq.), who carried this principle too far, failed to notice these renderings. He was most unfortunate in the choice of examples. Thus his assertion (p. 93) that Jer. 48:47; 49:6, where the restoration of Moab and Ammon is foretold, are not rendered in the Lxx, is erroneous, for the lost renderings are found in Gmg.

Other examples are: Jer. 8:23; 13:17; 14:17; Mi. 4:5 etc. Com. particularly Ze. 8:2. Other agadists would not follow this interpretation. Com. Num. r. 20, 1. The targumist would not have been actuated by a hatred towards the respective peoples; Edom and Moab have ceased to exist at his time. It is more correct to take it as the reaction of the age against the Roman world. It is the deep-seated hatred of the time immediately preceding and following the destruction of the second Temple. It was the Prophetical writings where that generation looked for the signs of the times. The prophecies were interpreted in the terms of that period. The old oppressors of Israel, long dead, were revived in the new oppressors. Edom and Aram become Rome or Persia. Compassion by the prophet towards the biblical enemies would strike them as if their present oppressors were meant. Such would be horrible to them.

The targumist shares in full measure the worshipful veneration of the Torah manifested in the Talmud and Agada. The Torah is given by him prominence in the Prophetical books. The Torah is identified with words descriptive, in the sense they are employed, of qualities representing the will of God. The targumist is again reflecting current views which are to be found in the Agada. רעת is identified by the T. with the Torah. Is. 40:14 ילמרהו רעת <sup>13)</sup>; ib. 28:9 Targum עברי אוריתא Targum מי יורה דעת (Hos. 6:6). Connected with it is Am. 3:10 לא תחוו לנו 15. 30:10

<sup>13)</sup> Com. Alef Beitha of R. Akiba A'in: "and she ,the Torah, is called nyr, as it is written" etc.

נכחות Targum אולפו אוריתא . So also אולס אוריתא IS. 2:3; Mi. 4:2 באולפו אוריתיהו Targum נלכה באורחותיו יאורא 14): Mal. 2:5 ואתנם לי מורא Targum באור יי Is. 2:5 אולפן אוריתי Targum ובאוריתא Targum ואת פעל יי לא יביטו 5:12 (<sup>15</sup> באולפו אוריתי Targum : אוריתא (16, 9:5 ותהי המשרה על שבמו 16, 5 א אסתכלו Hos. 10:12 נירו לכם ניר Jerem. 4:5 ; Jerem. 4:5 אוריתא Targum אוריתא ; Is. 26:2 שפרו עול Targum אוריתא (So אוריתי (דג Hos. 5:9); ib. 27:5 יחויק במעוזי 17:5 אוריתי (דג אמנה נאמנה : Jer. 32:6 לפתנמי אוריתי (Com. Is. 55:1); Ze. 13:1 מקור נפתח Targum יהי אולפן אוריתא. In their related positions, whether those cases occur in metaphor or are simply conceived, they carry the significance of the all-conceived good which Israel is urged by the Prophet to follow. It was natural for the T., as it was the case with his contemporary agadists, to identify them with the Torah.

The Torah thus gains centrifugal force in the prophecy. On the observances or disregard of its precepts hinges the fate of the nation; they are punished because they transgressed the Torah (Am. 9:1; Jer. 11:16; 5:22 etc.). Other peoples suffer for their failure to accept the Torah (Mi. 5:14). On the other hand, Israel forsaking the Torah ceases to be God's people (Hos. 1:9; 2:1; Zef. 2:1). Repentance forstalls calamity, but this repentance is the return to the Torah (Is. 12:1; 31:7; Jer. 31:18; Ez. 34:1).

In this connection it is worth while noticing the Halakic element in the T. Jonathan. Of course, compared with the Pent., there is not much of Halaka in the Prophetical writings. But in a few cases, which are especially accessible to Halakic interpretation, the targumist follows the interpretation of the Halaka. All these cases occur in Ez.; the first is Ez. 24:17 ארך חבוש לראשך

<sup>14)</sup> Com. Jalqut l. c.: "Who accepted the words of the Torah with fear."

<sup>15)</sup> Com. Midrash Shochar Tob (49): "R. Aba says, sweet are the words of the Torah likened to netc."

<sup>16)</sup> Com. Jalqut (prov. 8): "By me princes will (prov. 8:16), both the crown of priesthod an kingship come from the power of the Torah."

<sup>17)</sup> Com. Zeb. 116a.

<sup>18)</sup> Com. B. Kama 17a; Canticles r. 1.

### 124 TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

The Targum renders מומפות (Tephilin). This is in accordance with Sukka 25b: "Said R. Aba b. Zabada : A mourner has to observe all the commands of the Torah except Tephilin; for (this is to be inferred) because God said to Ez. אארך חבוש עליך, you are obliged to observe it while a mourner, but no other mourner is to observe it."

Ez. 44:17 א יחנרו ביוע Targum אלהין אלהין אלהין ולא יחנרו ביוע This agrees with the Beraith Zebachim 18b (end): "They (the priests) do not girt below their loins but against the knuckles."

Finally there is Ez. 44:22 והאלמנה אשר תהיה אלמנה מכהן יקחו Targum וארמלתא שאר כהניא יסבון. This interpretation removes the flagrant contradiction which this interdiction presents to Lev. 3:17. It is so interpreted in Kid. 78b משאר כהניא יקחו – מכהן יקחו.

The Messianic hope occupies a prominent place in the exegesis of this Targum. In addition to the Messianic sense which the targumist is giving to passages admittedly accessible to such a conception, he introduces the Messianic note in many a passage that is scarcely allowing itself of such an impliation. The targumist is following the current interpretation of that age of intense expectation.

In his Messianic interpretation the targumist had preserved many of the current ideas about the last days. On the whole, they are identical with the Messianic description contained in the Apocryphal books, Enoch and 4 Ezra and the Agada. The rectification of the evils of the world will be completed on the Day of Judgment. The evil doers are given respite in this world so that they may repent and turn to the Torah (Hab.3:1, 2; Zef. 2:1, 2). But on the Day of Judgment stern judgment will be meted out to the evil doers. There will be no intercession and no escape (Is. 5:30. Com. 4 Ezra 7, 105; On. Deut. 32:12). After the closing of the decree (the Day of Judgment) there will be no acceptance of repentance (Is. 8:22). The world will be renewed (Jer. 23:23; Hab. 3:2. Com. Ps. Jon. Deut. 32:1). Great wonders and miracles will appear, as in the time of the Exodus from Egypt (Hos. 21:66; Ze. 10:11). The Messiah, who was created from the beginning of the world and who was hidden from the world on account of the sins of the

poeple (Mi. 4:8; 5:1; Zech. 4:7; 6:12, Com. Enoch 48, 3, 6: 62, 7) will appear. There will be a resurrection of the death. It seems the targumist expects both the righteous and the wicked to resurrect, the former to receive final judgment. (Com. Is. 38:16; 42:11; 45:8, and particularly 57:16. Com. Enoch 51, 2, 3). The Great Court will sit to judgement (2S 23:7), the wicked will die a second death (IS, 22:14: 65:6: Jer, 51:39, 57: com. Enoch 22, 6-12; the Syr. Baruch 76, 4), they will be thrown in Gehenna (Is. 33:17; 53:9; Jer. 17:13; Hos. 14:10), whose fire is burning always (Is. 65:5). In Jerusalem will the wicked be condemned to Gehenna (Is. 33:14; com. Enoch 90:20). The righteous ones will live the life of eternity איי עלמא (Is. 58:11; Hos. 14:10); they will shine 343 times (7x7x7), as the light of the seven stars in the seven days of creation (Judges 5:31; 2S 23:4; Is. 30:26; the extant edition of the Tanchuma Gen. 6 cites the Targum to Judges 5:31). Com. Tanchuma ed. Buber, Gen. note 143.

#### INTERPOLATED TARGUM

The composite nature of T. Jonathan has been definitely demonstrated above. The T. did not escape the peculiar fate of the Greek and Syriac versions, which were preyed upon by later editors, forcing into them other material. It was all the more so an inevitable procedure with the T. Its original purpose to be merely an instrument for the instruction of the ignorant; its place in the public worship; its varied history of wandering were strong factors in rendering it susceptible to changes. It was exposed to the irresistible influences of the Midrash, which thrived in the immediate centuries following the destruction of the Second Temple. Later Midrashim crowded into the original. simple exegesis of Ionathan. The new material caused in many cases a mutilation of the original rendering, thus becoming either obscure or an overflowing rhetoric. Such portions contrast sharply with the close, smooth, natural rendering of Ion. The Midrashic incursion is especially remarkable in the first 35 chapters of Isaiah. One need only read the T. to Jerem. or Ezekiel to be impressed by the curious difference. But in most all these cases it is impossible to release the original from the new form. In some instances the translation may represent a completely new rendering which replaced the older one. Few additions can be safely pointed out. Some of them will be found to be two different renderings put side by side. As it is generally known, duplicates of this kind are found in the ancient versions, Onkelos included. We will begin with the major portions, presenting Midrashic portions which have made inroads into the T. Jonathan.

126

דאתעביר להון לישראל, — בכן תבו חכימיא למתב בבתי כנשתא בריש גלי ולאלפא ית עמא פתגמי אוריתא; בכן ברוכו ואודו.

The T. to this verse contains three different renderings to the second half of the v. One interpreting it as implying that when the people return to the Torah they overcome their enemies and expel them from the land of Israel; the other taking it to refer to the overthrow of Sisra; the third to the deliverance from the prohibition on the study of the Law, the targumist having in mind the Hadrian persecutions. It is hardly possible to determine which is the older one. But the latter persisted in v. 9 ...

Com. Seder Eliahu r. 11 (p. 52): וכדו יאי להון דיתבין בבתי כנשתא ומאלפין ית עמא פתגמי אוריתא. במי הקב"ה נפרע מאומות . . . העולם ? בבני אדם שהן משכימין ומערבין לבית הכנסת שנאמר . . המעולם ? המתנדבים בעם ומברכים את הקב"ה.

ib. 3 שמעו מלכיא—דאתו עם סיסרא לקרבא;-שמעו מלכים אביא דאתו עם סיסרא לקרבא;-שמעו מלכים אציתא שלטיניא – דהוו עם יבין מלכא דכנען – לא בחלתיכון ולא בעיתא שלטיניא בתורתכון אתגברתון וסלקתון על בית ישראל.

The two portions following the horizontal line are missing in Cod. Reuch. and in Ant. Polyg. and preceded by 'n in ed. Leira, and appear in brackets in the London Polyg. and in the Basel ed.

ib. 4 אוריתא דיהבתא לישראל עלה — יי בצאתך משעיר... הוה שלמין בהון עממיא וכר תיבין לה מתגברין אינון על בעלי דבביהון, ביום אתגליותך למתנה להון...

The intrusive character of the portion is obvious. It belongs to v. 2 and is a recenssion of the first rendering. It is missing in the Ant. Polyg.

ib. 5 טורא זעו מן קדם יי— טורא דתבור, – הרים נזלו מפניו טורא דחרמון וטורא דכרמלא ואמרין דין לדין, דין אמר עלי תשרי שכינתיה ולי חזיא ודין לדין אמר עלי תשרי שכינתיה ולי חזיא – מסראות גדולות, אמשטרדם, תפ"ו), אשרי שכנתיה על טוריא דסיני דהוא חלש וזעיר מכל טוריא – דין סיני מתרניש...

It is a shortened form of the Targum on the margin of Cod. Reuch containing a current Agada (Com. Gen. r. 99, 1) cited in Jalqut from Jelamdenu. Refrence to this Agada is made in T. to PS 68:16, 17. That it is an interpolation is shown in the

127

# 128 TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

London Polyg., where the whole portion is placed in brackets, while in Cod. Reuch the addition is found יי הדווא מן קדם יי והוה רעווא מן קדם יי It is completely omitted in Ed. Leira and in the Ant. Polyg.

ib. 8 ייתרעו בני ישראל למפלח למעותא – יבחר אלהים חדתין – וכד תבו למעבר אוריתא לא יכילו להון ער דאיתנברין חדתין – וכד תבו למעבר אוריתא לא יכילו להון ער דאיתנברין וסליק עליהון סיסרא סנאה ומעיקא. בארבעין אלפין רישי משירין בחמשין אלפין אחדי סיפא בשתין אלפין אחדי תריסין בתמנן אלפין מחצצי ניריא בר מתשע מאה רתכין דברולא דהוו עמיה כל אלין אלפיא וכל אלין משריתא לא יכלון למקם קדם ברק וקדם עשרה אלפין נברא דעימיה... There cannot be the slightest doubt that this Agada was on the margin to v. 2, the end of which formed אמי על פורענות סיסרא על פורענות סיסרא סיסר v. 2, which is strikingly out of all connection. Witness the beginning וכד תבו of v. 2. It was by a marginal mistake that it was introduced here, where it has no room. As to its source, com. Jalqut l. c. It appears in a shortened form in Cod. Reuch., where the version is as follows:

וכד תבו לאוריתא לא יכילו להון דכד אתא עליהון שטאה ועימיה אחדי תריסין ורומחין בארבעין אלפין רישי משיריין לא יכילו לאנתא קרבא בישראל.

In Ed. Leira it is headed by: תוספתא

ib. 11 מאתר דהיי אנסין להון — מקול מחצצים בית משאבים ונסבין מה בידיהון בית מכונת (כמנת) לסמין ומתובת מוכסין על גובין בית שקיא רמיא — לאתר דהוון נפקין בנת-ישראל לממלי מיא דלא הואה בית שקיא רמיא — לאתר דהוון נפקין בנת-ישראל לממלי מיא דלא יכלין (דחלין) לאשמעא קל (טרפת) פרסת רגלאי מן קדם (כמנת) סנאה Is is a second rendering. It is omitted in Cod. Reuch. In Leira ed. it is preceded by the following addition:

אתרא דאיתעבידא להון נסין וגבורן לדבית ישראל מלקדמין אתר...

ib. 16 למה תבתון ממשרית קרבא — למה ישבת בין המשפתים ib. 16 למתב בין תחומין — בפרשת אורחא למשמע בשורתא רא מן רא לברק אתון אמרין דילך אנחנא לסיסרא אתון אמרין דילך אנחנא כי למשמע בשורא.

This interpretation might have been intended to deal a rebuke to the half-hearted revolutionists of the Saducean party in the Great Rebellion. It is omitted in Cod. Reuch. and in ed. Leira it is headed 'בין המשפתים – בין תחומין the rendering agrees with Onk. and Ps. Jon., Gen. 49:14. ib. 26 טבתא יעל אשת חבר שלמאה רקימת-ידה ליתד תשלחנה מה דכתיב בספר אוריתא רמשה לא יהוי תיקון דגבר על אתתא ולא יתקן ... גבר בתיקוני אתתא אלהין ידא לסכתא...

It is a current interpretation in a shortened form. Com. Jalqut l. c. (cited from Midrash Achbar):

ידיה שלחה בכישור זו יעל שלא הרגתו בכלי זיין אלא ביתד דכתיב ידה ליתר . . ומפני מה לא הרגתו בכלי זיין ? לקיים מה שנאמר לא יהיה כלי גבר על אשה.

This addition is missing in Cod. Reuch., and in the Ant. Polyg.; in ed. Leira it is headed by 'nn.

ib. 11:1 רא היא נימוסא הות בישראל מלקרמין רלא מסתחרא ib. 11:1 אחסנתא משבטא לשבטא ובכן לא היה יכול גבר למיסב אתתא רלא הות משבטיה וכרהות אתתא דרחימת גברא הות נפקא מבי נשא אתתא רלא הות משבטיה וכרהות אתתא דרחימת גברא רלא משבטא בלא אחסנתא והון אנשין קרין לה פונדקיתא דרחמית גברא רלא משבטא וכן הות לה לאימיה דיפתח.

This Targum is cited by Kimchi l. c. and is found in ed. Leira under heading "Tosefta". No other edition has it.

ib. 39 והואה לנוירה בישראל — בדיל דלא — ותהי לחק בישראל לעראה דלא לאסקה נבר ית בריה וית ברתיה לעלתא כמה דעבר יפתח נלעראה דלא לאסקה נבר ית בריה וית ברתיה לעלתא כמה דעבר יפתח נלעראה דלא שאיל לפנחס כהנא, ואילו שאיל לפנחס כהנא הוה פריק יתה ברמין. It appears in a different version on the margin of Cod. Reuch. to 12:7. The essence of this Agada is found in Gen. r. 60, 1, holding to the view of R. Jochanan that a vow of this sort should be redeemed by money. This author also condemns Jeftah for not going to Pinehas to ask the disavowal. Others think the reverse is true. Com. Seder Eliahu r. 12 (p. 55). This portion beginning בדיל is found in the Leira ed. headed by "Tosefta" and is missing in the Ant. Polyg.

IS 2:1 ועלאית חנה ברוח — ותתפלל חנה ותאמר עלץ לבי ביי IS 2:1 נביאה ואמרית רמי קרני בי׳ — כבר שמואל ברי עתיד למהוי נביא על ישראל ביומוהי יתפרקון מידא דפלשתאי ועל ידוהי יתעבדון להון נסין ועבורן בכן; תקיף לבי בחולקא דיהב לי; ואף הימן בר ברי שמואל (רהי"א ו: ח) עתיד דיקום הוא וארבע עשר בנוהי למהוי אמרין בשירה על ידי נבלין וכינורין עם אחיהון לויאי לשבחא בבית מקרשא בכן; על ידי נבלין וכינורין עם אחיהון לויאי לשבחא בבית מקרשא בכן; רמה קרני במתנת ארי למוו אמרין בשירה להיי" על ידי נבלין וכינורין עם אחיהון לויאי לשבחא בבית מקרשא בכן; בלידי נבלין וכינורין עם אחיהון לויאי לשבחא בבית מקרשא בכן; בפלישתאי דעתיד להוי במתנתא דמני לי יי – ואף על פורענות ניסא דעתיד להוי בפלישתאי דעתידון דייתון ית ארונא דיי׳ בענלתא חרתא ועמיה קורבן ... בפלישתאי בכון תימר כנשתא דישראל: אפתח פומי ... דhe whole portion is missing in the Ant. Polyg.

The additions appear with minor modifications in all editions. In the Basel ed. and the London Polyg., however, they are placed in brackets. As to the interpretation that Hanna was prophesying, com. Meg. 14a.

ib. 2 על סנחירב מלכא דאתור איתנביאת ואמרת — אין קרוש עתיד דיקום הוא וכל חילותיה על ירושלם ונס סני יתעביד ביה תמן יפלון מערי משריתיה בכן יודון כל עממיא אומיא ולישניא ויימרון לית קרוש... The whole addition is missing in the Ant. Polyg. and appears in the Basel ed. and the London Polyg. in brackets.

ib. 3 על נבוכרנצר מלכא דבבל איתנביאת ואמרת – ואל תרבו
 אתון כסראי וכל עממיא דעתירין למשלם בישראל; לא תסטן
 It is missing in the Ant. Polyg. and appears in brackets in the Basel ed. and the London Polyg.

ib. 4 על מלכות יון איתנביאת ואמרת — יתברון-סשת גברים קשתת דגברי יונאי; ודבית חשמונאי: דהוו חלשין In the Basel ed. and in the London Polyg. these portions are in brackets, and are omitted in the Ant. Polyg.

ib. 5 על בנוהי דהמן איתנבאית ואמרת: דהוו – שבעים בלחם
 שבעין בלחמא – מרדכי ואסתר: כן ירושלים דהות כאתתא עקרא
 ורומי... יסופון משריה – תצדי ותחרבי.

In the Basel ed. and in the London Polyg. these portions are in brackets. Instead of ארם it has ארם, an intentional change, for obvious reasons, and are missing in the Ant. Polyg.

 $25\ 22:2\ --$  אלהי צורי אחסה בו מנני וקרן ישעי משנבי ומנוסי אלהי דאתרעי בי קרבני לדחלתיה תוקפי רמן קרמוהי מתיהבית לי תקוף אלהי דאתרעי בי קרבני לדחלתיה תוקפי רמן קרמוהי מתיהבית לי תקוף ופורקן לאתנברא על בעלי דבבי רוחצני --- דעל מימריה אנא רחיץ ואמר לארמא קרני בפורקניה סומכני דהוה מימרי סמוך לי --- כדהויתי עריק... This portion is missing in the Targum to Ps. That the portion is a second and different rendering to the second half of the verse, is evident. Its other part to the first half seems to have been included in the first rendering. In the Ant. Polyg. the portion is omitted.

As to the rendering of xirv Com. IS 2:2; 2S 22:47, On. Deut. 32:4. And ign Com. IS 2:1. All of which would lend strength to this supposition.

ib. 23:4 טוביכון צריקיא עבדתון לכון עובדין — וכאור בקר ib. 23:4 בקר בקר טוביכון עבדין יומיא יתיר טבין... – על חד תלת מאה ארבעין ותלתא כניהור שבעת יומיא יתיר מבין... – על חד תלת מחהדין לשני נחמתא דאתיין – הא...

This part is missing in the Ant. Polyg. This is another indication that the Targum to this verse belongs to a Midrashic T. which was by a later editor incorporated in the T. and which displaced the original T. In the text used by Montanus it appeared in a shortened form. Com. Cod. Reuch., Judges 5:8.

ib. 32 אי בכן על ניסא ופורקנא ריתעביר למשיחך – כי מי אל 25 בכן על ניסא ופורקנא ריתעביר למשיחך אלהא... ולשארא דעמך דאשתארון יודון כל עממיא וישניא ויימרון: לית אלהא... It is an addition. The same appears in a shortened form in the T. to 1S 2:2, which in the London Polyg. is found in brackets. It is missing in the Ant. Polyg.

ib. 47 בכן על ניסא ופורקנא דעבדתא לעמך בית ישראל – חי יי

It is another form of v. 32. Is is missing in the Ant. Polyg. and in the T. to Ps.

1K 4:33 וידבר על העצים מן הארז אשר בלבנון ועד האזוב. ואיתנבי על מלכי בית דוד דעתידין למשלט בעלמא דין ובעלמא דאתי רמשיחא.

It is a Midrashic interpretation which can in no way be read into the verse. Had it represented the original of the T., the same interpretation would have been applied to the second part of the v. But the latter is rendered literally. However, the original was displaced by the toseftoic rendering. The displaced original is found in the Ant. Polyg.; the rendering there is as follows: by follows: by follows: 105'5' v? אעיא מארוא די בלבנן ועד אזובא רנפק בכותלא 105'5' נוכליל ע? אעיא מארוא די בלבנן ועד אזובא ועל נוניא.

ואתתא חרא מנשי – ואשה אחת מנשי בני הנביאים 2K 4:1 תלמידי נביאייה מצוחא קדם אלישע למימר עבדך עובדיה בעלי מית ואת ידעת ארי עבדך הוה דחיל מן קדם יי' דכד קטלת איזבל ית נביא דיי' דבר מנהון מאה גוברין ואטמרינון חמשין חמשין נברא במערתא והוה יזיף ומוכיל להון בדיל דלא לאכלותהון מנכסיה דאחאב מן קדם דאינון אונסא וכען נשיא אתא למסב ית תרין בני ליה לעבדין מתן ושתין וחמשא זמנין צווחת את עובדיה בהאי גוונא ולא הוה משנח ולא ידעה מה למעבד לה עד דאזלא לבי קברי וצוחא דחלא די' ואשתמע לה קלא מה למעבד לה עד דאזלא לבי קברי וצוחא דחלא די' ואשתמע לה קלא מביני מיתיא מאן הרין דחלא ד׳ דקא בעית ארבעה איקרו דחלא ד׳ אברהם יוסף ואיוב ועובדיה מתיבא ואמרה לא בעינא אלא היך דכתיב ביה דחלא דיי לחדא וכר אודעיה קבריה הוה קא מתפלשא בעפריה וקא צוחא ואמרה מרי מרי היכא רוח צריך לי בשעתא דמותא כי אמרית

### 132 TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

לך למאן את שביק לי אתיבתני ריבון עלמא רחיץ לי ואמר לי שבוק יתמך ואנא איקיימינון וארמלתך עלי תתרחץ וכרו לא נהשכחת משיזיב ויתמי נמי צוחי ואמרי קבלת אבא קבלן אבא, אתיב עובריה ואמר לה זילי ליך לגבי אלישע בפורתא רמשחא ראישתאר גביך ולברכוך ביה דאנא כד אטמרתינהו למאה נביא וזנתיה במערתא בלחמא ובמיא לא איטפיין בו ציני רמשחר מיניהו לא ביממא ולא בלילא לי דכר ליה נביא מילי בידי לקורשא בריך הוא וישלים לכון מה דאוזפיתיה דהכי אמר קרא מוזיף למרי עלמא כל מן דרחים על מסכינא ובכן אזלת ואודעתיד לאלישע

This Tosefta is found in the edition Leira, which is also cited by Kimchi (l. c.). All editions contain only the beginning of this Tosefta without any indication of any sort to show its toseftoic character. Here again an instructive example is presented to show how the toseftoic material was handled by later editors. Such can be surmised was the case with other material incorporated in the Targum but whose source we are unable to trace. Com. Otzar Tov, v. 1, p. 10, Berlin, 1878.

Is. 10:32 ער כאן יומא רב וסגי ערן – עוד היום בנב לעמר Is. 10:32 ליה למיעל הא סנחרב מלכא ראתור נטל ועבר תלת אונים ורבר עמיה ליה למיעל הא סנחרב מלכא ראתור נטל ועבר תלת אונים ורבר עמיה ארבעין אלפין נוספנין דרהב דבני מלכין קטירי תנא יתבין בהון ודבר עמיה מאתן אלפין אחדי סיפין ורומחין דבר עמיה מאתן ושיתין אלפין עמיה מאתן אלפין אחדי סיפין ורומחין דבר עמיה מאתן ושיתין אלפין מסארי נוברין דרהטין קרמוהי מאה אלפין אורכא רמשריתיה ארבע מסאה פרסין, צואר סוסותיה ארבעין פרסין, מנין משריתיה מאתן ושתין אלפין אלפין נוברין דרהטין קרמוהי מאה אלפין אורכא רמשריתיה ארבע מאה פרסין, צואר סוסותיה ארבעין פרסין, מנין משריתיה מאתן ושתין אלפין ריבוא חסר חר וכן אתו על אברהם כר רמו יתיה לנו נורא יקרתא קרמיתא כר ערידין למיתי עם גוג ומנוג כר ישלה עלמא קצי למתפקרא משריתא כר וכן עתידין למיתי עם גוג ומנוג כר ישלה עלמא קצי למתפקרא משריתא כר קרמיתא כר עברו בירדנא שתו מיא אתא וקם בנוב קרית כהנא לקביל שור עברו בירדנא חפרו בירין ושתו מיא אתא וקם בנוב קרית כהנא לקביל שור דירושלם ועני ואמר לחילותיה הלא דא קרתא ירושלם דעלה ארגישית כל משריתי ועלה כבישית כל מדינתי הא היא זעירא וחלשא מכל כל משריתי ועלה כבישית בתקוף ידי עלה קם מניד ברישיה מוביל ומיתי. כריכי עממיא דכבישית בתקוף ידי עלה מם מניד ברישיה מוביל ומיתי.

All older Rabbinic editions contain this Midrashic Targum. In the recent editions the part beginning 200 and ending with is placed in brackets. It is omitted in Cod. Reuch. and in the Ant. Polyg. It appears on the margin of Cod. Reuch. in an enlarged form.

In a somewhat modified form it is told in San. 95b : אמר רב יהודה אמר רב בא עליהם סנחריב בארבעים וחמשה אלף איש בני מלים ויושבים בקרנות של זהב ועמהם שנלונות וזונות ובשמונים אלף נבורים לבושי שריון קליפה ובששים אלף אחוזי חרב רצים לפניו והשאר פרשים וכן באו על אברהם וכן עתידין לבא עם גוג ומגוג. בתניתא תנא אורך מחנהו ת' פרסא רוחב צואר סוסיו ארבעים פרסה סך מחנהו מאתים וששים רבוא אלפין חסר חד . . תנא ראשונה עברו בשתי . . אמצעים עברו בקומה . . אחרונים העלו עפר על רנליהם עברו בשתי . . אמצעים עברו בקומה . . אחרונים העלו עפר על רנליהם נולא מצאו מים בנהר לשתות עד שהביאו מים ממקום אחר. Com. also Seder Eliahu r. 8 (p. 45). They represent two versions of a current Agada. But the following portion containing Sena-

cherib's address is also toseftoic. It is cited in the Aramaic in San. 95a. Furthermore, it even has the complementary portion which was dropped at its introduction in the T.

So in Berakoth 34b :

אמר הקב"ה כלום אשכח עולות אילים ופטרי רחמים, שהקרבת לפני במדבר ? אמרה לפניו רבש"ע הואיל ואין שכחה לפני כסא כבודך שמא לא תשכח לי מעשה ענל ? אמר לה גם אלה תשכחנה. אמרה לפניו רבש"ע הואיל ויש שכחה לפני כסא כבודך שמא תשכח לי מעשה סיני ? אמר לה ואנכי לא אשכחך.

It appears from this that a part of this Midrash was dropped by the interpolator. The first and last are remnants of the original Targum. It is omitted in Cod. Reuch. and First Bomberger ed. (Com. Bacher Z. D. M. G., p. 48.)

ib. 24, 25 אמרת ירושלים האפשר דיתנסיב מעשו רשיעא דאמיר עליה על חרבך תחי עדאה דערי מני ואם שביא דשבא ישמעאל דאמיר עליה רצדיקא היא ישתיזיב ? ארי כדנן אמר יי' אף עדאה דעדא מניך עשו נברא יתנסב מניה ושביא דשבא מניך ישמעאל ניותנא דאמיר עליה ערוד באנשא ישתיזיב — וית פורענתיך...

The latter presents an excellent example of how a combination of this sort was accomplished. The last portion is the original Targum, upon which was built the Midrashic interpolation. Both portions, which unquestionably belong somewhere in the Geonic age, appear in the current editions after the orginal and literal rendering under the heading  $\kappa n$ . They appear on the margin of the Cod. Reuch. under the same name, being omitted in the text; while in the first Bom. ed. they appear in a shortened form in the T. to Is. 66:5 (Bacher, p. 20).

ib. 50:10, 11 ... מתיבין שמיא ואמרין קדמוהו אמר נביא עתיד קודשא בריך – מי בכם ירא ... מתיבין עממיא ואמרין קדמוהו הוא למהוי אמר לעממיא, מן בכון ... מתיבין עממיא ואמרין קדמוהו רבוננא לא אפשר לנא למעסק באוריתא ארי כל ימנא אתנרינא דין עם (נשיהון) דרוננא לא אפשר לנא למעסק (נשיהון) ושבינא (נשיהון) (על) דין בקרבא וכד נצחנא דין לדין אוקידנא בתיהון ושבינא (נשיהון) ספלהון ונכסיהון ובחרא גונא שלימו יומנא ולא אפשר לנא למעסק (נשיהון)
 נוג אפרי אומרי אומרין אוקידנא בתיהון ושבינא (נשיהון) באוריתא, מתיב קורשא בריך הוא ואמר להון כ' הא כולכון ...
 It is a satire particularly on Rome and Persia. Com. Aboda Zara 2b. In most all editions these portions are placed in brackets. They are missing in Cod. Reuch. and First Bom. ed.

Jer. 8:18 על דהוא מלעיגין לקבל נבייא — מבליגיתי עלי יגון Jer. 8:18 דמתנכן להון דינא ותינחתא איתי עליהון מן קדם חוביהון עליהון אמר נביא לבי דוי.

It is a toseftoic addition which was probably intended for explanation. It can by itself in no way be read into the verse. It had replaced the original rendering, from which the last words remained. Com. T. to Am. 5:9

ib. 9:22 הכם בחכמתו ib. 9:22 הכם בחכמתו ib. 9:22 הלא ישתכח בר דוד אל יתהלל חכם בחכמתו גברא בגבורתיה, חכימא בחוכמתיה ולא ישתבח שמשון בר מנוח גברא בגבורתיה, ולא ישתבח אחאכ בר עמרי עתירה בעותריה.

As regards the reference to Samson, the T. seemingly was influenced by Eccl. r. on 9:11. It appears on the margin of Cod. Reuch. under heading **XN** and is missing in the text.

ib. 10:11 רמא דשלח – כדנה תאמרון להום ירמיה נביא לות שאר סבי גלותא די בבבל ואם יימרון לכון כסראי (עסמיא) דאתון ביניהון פלחו לטעותא בית ישראל כדון תתיבו וכדון תאמרון להון טעון דאתון פלחין להון טעות דלית בהון צרוך אינון מן שמיא לא יכלין לאחתא מטרא מן ארעא לא יכלין לצמחא פרין אינון ופלחיהון ייבדון מארעא וישתיצון מן תחות שמיא אלין.

This rhetorical exposition appears in all editions. In the Cod. Reuch. it appears after the literal Aramaic of the verse. In all other editions the Aramaic is omitted. Its position in the former testifies to its being an incursion, while is position in the latter demonstrates, as another instance, how the original was forced out by the interpolation.

ib. 12:5 ... כי את דנלים רצתה ... ib. 12:5 לנבובדנצר מלכא דבבל רגלאה נביא, את חזי ומתמיה ומן פון דאחזינך מלנבובדנצר מלכא דבבל רגלאה נביא, את חזי ומתמיה ומן פון דאחזינך מה דאנא עתיד למעבר לאהבתך צריקיא דמן עלמא דרהטו כםוסותא למעבר עובדין מבין קרמי ואף אמרית להון דאיתי על בניהון ברכן נחמן הא כמיא דנחתין שטוף לירדנא.

This part appears in all editions after the complete rendering of the v. Hence it is toseftoic. It is found fully in San. 96a: כי את רגלים רצתה . . אף אתה ומה בשכר ארבע פסיעות ששלמתי לאותו רשע שרץ אחרי כבודי אתה תמיה, כשאני משלם שכר לאברהם יצחק ויעקב שרצו לפני כסוסים על אחת כמה וכמה.

Com. also San. 26a, Cant. r. כמעם שעברתי with minor changes.

ib. 31:14 כרנן אפר יי׳ קול ברום עלמא – קול ברמה נשמע אפר יי׳ קול ברום עלמא – קול ברמה נשמע אפר יי׳ קול ברו אדן אשתמע בית ישראל רבכן ומתאנחן בתר ירמיה כד שלח יתיה נבוזראדן אשתמע בית ישראל רבכן ומתאנחן בתר ירמיה כד שלח יתיה מרמתא.

It contains a shortened Agada found in Lam. r. Pesichta, end. That it does not belong here is evident from the two renderings of rom one being literal, the other expository. Which of them belongs to the original is difficult to determine; probably the former.

ib. 6 וארבעא — וארבעה פנים לאחת וארבע כנפים לאחת להם hard אפין לחרא וארבעא אפין לכל חר וחד שתת עסר אפין לבריתא חדא מנין אפין לחדא וארבעא נפין לכל חר וחר שתת עסר נפין לכל אפא ואפא שתין וארבעא נפין לבריתא חדא נפין לכל חר וחר שתת עסר נפין לכל אפא ואפא שתין וארבעא נפין לבריתא חדא וחר שתת עסר נפין לכל אפא ואפא שתין וארבעא נפין לבריתא חדא ווארבעא גפין לחדא וארבעא אפין היש אפיז לחדא וארבעא אפין היו אפיז לחדא וארבעא אפין היו אפיז ארבע בין לכל חר וחר שתת עסר נפין לכל אפא ואפא שתין וארבעא נפין לבריתא חדא והו מנין נפיא דארבע ברין מאתן וחמשין ושתא נפין. לבריתא חדא והו מנין נפיא נפיז הארבע ברין מאתן וחמשין ושתא נפין. The whole portion preceded by the horizontal line is missing in the Ant. Polyg. having instead of the second שרבעא נפין. It also is a case of shortened toseftoic Targum.

## 136 TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

ib. 8 ....למזרק על אתר רשיעיא לאבר חיביא -- וידי אדם... למזרק על אתר רשיעיא לאבר חיביא -- וידי אדם... This addition is found in the Ant. Polyg. only. Com. Pesachim 119a: אמר ר"ש בן לקיש משום ר' יהודא נשיא מאי דכתיב וירי אדם... אמר ר"ש בן לקיש משום ר' יהודא נשיא מאי דכתיב וירי אדם... ידו כתיב זה ידו של הקב"ה שפרוסה תחת כנפי החיות כרי לקבל . In Machzor Witri (ib.) there is the following addition prefacing the literal rendering of the Targum to v. 12: וכד חזא יחוקאל נבייא ית חזוונא דאחזי ליה שכינתא הי כמא דאחוי לישעיה בר אמוץ נבייא בהיכלא רחזא ארבע בריין דכוונין חר לקביל הבריה לאחזאה עינוותנותיה וכן הוה תיקוניהון מהררין אפא בקשוט --. בריא... גבריה לאחזאה עינוותנותיה וכן הוה תיקוניהון מהררין אפא בקשוט --ובריא...

ib. 28:13 כל עתרא ניותא ויקרא — כל אבן יקרה מסכתך. The literal translation was preserved in the toseftoic version of this verse found on the margin of Cod. Reuch., entitled חפי אח, namely, כל אבנן מבן,

ib. 34:9 בכן פרנסיא רשיעיא — תובו לאוריתא — לכן רעים נפגסיא - בכן פרנסיא קבלו פתנמא. ואנא עתיד לרחמא עליכון אציתון לאולפין — בכן פרנסיא קבלו פתנמא. It is missing in Cod. Reuch.

A Midrashic Targum to 37:1 is found in Machzor Witri in the Targum to the Haftora of the Sabbath of Passover: והא דין גרמייא דנפקו ממצרי' בכוהון דלא איעכבו עד זמן קיצו דיי' והוה גברא במצרי' ליומא ההוא ושמיה יאיר והוא הוה רב שיבטא דבית אפרים אמר להון בעידנא ההוא כולהון בית ישר׳ הוו קיימין דבית אפרים אמר להון בעידנא ההוא כולהון בית ישר׳ הוו קיימין בעינויא ובפולחנא קשיא ואנן הכי הוינא עבדין יתהון מאתן ואלפין גברין בני חילא ונפקו ממצרים ואתגאו בלא פורקנא דיי׳ ובכן מסרינון יי׳ ביר מלכא רגת וקטל יתהון ננון ועבדוהי ואשרייני בנוי ההיא בקעתא

ובזמן פורקנא לא דבר יי' ית ישר' בההיא בקעתא דלמא יועזעון. This is told in San. 92a; Pirke d. E. 58. It is so interpreted in Ps. Jon., Exod. 13:17.

Joel 2:25 ושלמתי לכם את השנים אשר האכל הארבה הילק Joel 2:25 וושלמתי לכם את השנים אשר האכל הארבה הילק כוח שלחו שלמו שלמו שלמו שלמו הגזם כוכביא אומיא ולישניא ושלמוניא פורענות חילי רבא.

It is a latter Midrash. Com. Seder Eliahu r. 20 (p. 113) :

כל נוים הנשארים בארץ לימות המשיח הולכין לארץ-ישראל ומביאים בר לחם ומזון לתוך בתיהם של ישראל . . . ואומר אשר אכל הארבה... אילו ארבע מלכיות שנשתעבדו בהן ישראל.

But 1:4 is rendered literally, and such was the case here, which

was displaced by the interpolation from which was left only the last part ברענות חילי רבא דשלחית בכון. This part has scarcely any connection with the interpolated exposition.

Nahum 1:1 מטל כם רלום לאשקאה ית נינוה – משא נינוה לום לאשקאה ית נינוה מסל כם רלום לאשקאה ית נינוה שמלקרמין אתנבי עלה יונה בר אמתי נביא דמנת חפר ותבת מחובהא וכרי מלקרמין אתנבי עלה נחום מבית קושי כמה דכתיב בספרא הדין.

This is toseftoic. It has displaced the original Targum to the second half of the v. It is a late one. Witness the rendering שנית קושי על האלקשי being evidently influenced by the Arabic, the vernacular of the age. In the edition used by Rashi the reading was המרשתי Com. the rendering of המרשתי Mi. 1:1.

Hab. 3:1 צלותא רצלי חבקוק נביא כד איתנלי ליה על ארכא דיהב לרשיע הוא חבקוק נביא רצר צורתא וקם בגוה עני כן אמר חי וקיים שמיה לית אנא עדי מן צורתא הדא עד דחוין לי על ארכא ריהבת לרשיעיא מתיבא רוחא רקודשא וכן אמר ליה לחבקוק נביא על עיסק לרשיעיא דאם יתובון לאוריתא בלבב שלם ישתביק להון ויהון כל חוביהון דחבו קרמוהי בית ישראל הא כשלותא.

Com. Shochar Tob 7, 17, ed. Buber.

וכשבא הבקוק אמר על משמרתי אעמורה ואתיצבה על מצור מהו מצור מלמר שצר צורה ועמר בתוכה ואמר איני זו מכאן ער שתוריעני דבר זה... This Agadic interpolation is found in the Cod. Reuch., of which Buber had no knowledge. It is missing in all other editions. Rashi (Taanith 23a), refers to it: עלת הבקוק כרמפרש בתרנום של. The manner in which this reference is expressed would suggest that Rashi refers to the Targum of the Haftora of the second day of the Feast of Weeks, which was customary to read in the communities of Northern France. It is found in the Machzor Witri. On the other hand, it appears that Kimchi had no knowledge of this Targum. Probably the portion beginning על ארכא to the end, which is found in all editions, is a part of this T. J., the original being replaced by it.

ib. 2 יי שמעית שמע נבורתך --- י׳ שמעתי שמעך ידאתי ib. 2 מה פורענותא מה דעברתא בטופנא מן בראשית --- ודחלתי ( --- ואף על מחת פורענותא מה דעברתא בטופנא מן בראשית --- בראשית ( --- כמה דאייתיתא על אינשי סדום כר ארגיזו קרמך שמעית וזעית י׳ --- כמה רברבין... --- בגו רוגזך דארגיזתא על רשיעיא וצדיקיא... --- בגו רוגזך עליהון.

These exegetical interpolations are found in the Targum of the Haftora of the second day of the Feast of Weeks in the Machzor Witri. They are not found in any other accessible edition of the Targum. In verse 8 the words אם מלכיא הוה רוגזך which is evidently the rendering of אם בנהרים אם, and which are found in all editions, are missing there.

ib. 3:11 אף במעבדך נסין ליהושע — שמש ירח עמד זבלה במישר גבעון — כד איתנכרו וסליקו עלוהי חמשה מלכין מלכא דירושלס מלכא דחברון מלכא דירמות מלכא דלכיש מלכא דענלון; שמשא וסיהרא קמו במדוריהון — תלתין ושית שען.

The portions following the horizonal lines are found in Cod. Reuch. and in Machzor Witri only. The same Targum was used, it would appear, by the editor of the text of the other editions, who shortened it. That the original rendering was a literal one is evident from the comparison of these two texts.

Immer על בית דוד ועל יתבי ירושלים רוח נביאה Zech. 12:10 וצלותא דקשוט ומו בתר בדז יפוס משיח בר אפרים לאנחא קרבא עם נוג ויסטול יתיה נוג קדם תרעא דירושלם ויסתכלון לותיה ויבעון מניה ממול מא דקרו עממיא למשיח בר אפרים ויספרון עלוהי כמא רספרין אבא ואמא על בר יחידאי ויתמררו עלוהי כמה דמתמררן על בוכרא. This Midrashic Targum is found in Kenn., Cod. 154, and on the margin of Cod. Reuch., giving the source as mrci' unit and in Machzor Witri. It is omitted in all other editions. It will be seen that the Midrashic interpretation is based mainly on the portion ומפרו עליו כמספר על היחיר which, according to this interpretation, refers to the violent death of the first Messiah, namely the son of Ephraim or Joseph. On the other hand, the rendering preceding and following it is close to the text but differs slightly from the rendering of the Targum. As to the Midrashic interpretation in general, com. Suk. 52a, Yer. 5, 8.

Two more cases of later interpolation may be added. The first is in Judges 10:16 ישראל ישראל. It is rendered literally. In the Ant. Polyg. the Targum here has the Hebrew text. Maimonidas (Moreh Nebuchim 2, 29) makes it plain that this portion was not rendered by Jonathan for anthropomorphic considerations. The other case is Ezek. 1:26, which Kimchi (l. c.) says that it is not rendered by the T., but all accessible editions do have a literal rendering. It was inserted by a later hand. The same may have also been the case with Ezek. 1:27; 2:8, containing a peculiarly cirmumscribed rendering.

## II.

There is a considerable number of other interpolations which are of an exegetical character. Some are recensions of the rendering of the T. Others aim at a clarification not so much of the text as of the rendering. They have a disturbing effect upon the rendering. Evident interpolations of this category are numerous. I have selected some of the most characteristic instances for the purpose of illustration. Finally I wish to call attention that some of these duplicates were brought to notice by Frankel (Zu Dem Targum d. Propheten, pp. 39, 40).

#### **Duplications**

IS. 18:4 אניח לעמי ישראל (ואשקים להון) --- אשקומה

ib. 19:18 סרתא רבית שמש רעתירה למחרב – עיר החרס One takes הרסה, הרס while the other would have it as it stands. This passage of the T. is cited in Menahoth 110a; this duplicate then is of a comparatively early date. It was noticed by Frankel Zu Dem T., 40).

ib. 21:5 מריקו (וצחצחו) זינא – משחו מנן

ib. 33:24 אתיב לשכנתא מלותכון — ובל יאמר שכן חליתי אתיב לשכנתא מחתכון.

According to one the reference is to the absence of the Shekina; the other is a simpler rendering.

ib. 38:17 הא לעבדי אוריתא סגי שלמך קדמך ואת-הנה לשלום מייתי מרירא לרשיעיא בכן כד ידעית יום מותי שפיכת דמעתי בצלו קדמך מר לי סגי.

The latter is an interpolation. It disagrees with the interpretation of the T. of  $\pi c$  referring to the pious ones. That the entire phrase:  $\pi c$  or c or c or c is rendered by the latter is evident from the rendering —  $\pi c$  or c.



ib. 66:20 ובכרכרות — ובתושבחן — ובכרכרו However ובכרכרן is missing in Cod. Reuch.

Jerem. 2:3 עומר ארמותא—כרמעה ארמות עללא—וכשירו חציר In the former Israel is likened to the priestly tithe, in the latter to the first ripened of the produce before the offering of the Omer (Com. Rashi and Kimchi 1. c.).

ib. 2:16 ייקטלון גבורך — ויבזון נכסך – ירעוך קדקר.

ib. 13:19 הגלת שלומים – אתקבלא תושלמת עובדיכון – הגלת שלומים .

In the former שלומים is taken in the sense of שלומים; in the latter שלם — pay.

ib. 20:8 ארי בזמן דאנא — בכי ומצוח — כי מדי אדבר אועק מתנבי אנא מרים קלא.

Ezek. 16:6 ועל דכרן סים אבהתכון סדמי — ואעבר עליך ואראך ... אנליתי ארי אתון ...

ib. 34:9 ובכן פרנסיא – רשיעיא . רכן פרנסיא. The former read רעים ; the latter רעים. This was noticed by Kimchi. The T. renders רעים throughout this chapter by פרנסיא In Lag. רשיעיא is omitted.

Am. 6:8 בית מקרשא — רבותא דיעקב . The last is the rendering in 8:7; the former is a duplicate.

Mica 1:10 יתפלשון בסטמא – חפו רישיהון – עפר התפלשתי In Cod. Reuch. יתפלשון is omitted.

ib. 11 גלן עריא — ערטילאין בהתין — עריה בשת. The latter is more literal.

ibid. עבידו לכון מספר בית צולאי — מספר בית האצל דעין, בכין... בתי חמרתכון דהויתון אנסין ומקרבין דין לסמר דין, בכין... The former renders האצל as a p. n., while the latter as אצל, near. Com. Rashi and Karo l. c.

ib. 12 ומסברא למיתב לאוריתא --- כי חלה למוב לאריתא --- למב.

ib. 2:13 יסקון משיזכין כד בקרמיתא – עלה הפרץ לפניהם ויסק מלך מדבר ברישיהון.

The former renders בראשונה-לפניהם deliverers and משויבין-פרץ,

the former, as in the former days, while the latter understood as king and לפניהם, in their front.

ib. 3:6 אתנלי ואויע ארעא בחוביהון כן בלבלינון – עמדי... אתנלי ואויע ארעא בחוביהון כן בלבלינון – עמדי... לעמטיא – ואיתי מכולא על עם דרא ואף בתניתא כד חבו קרמוהי. The recenssion, it is obvious, would render this v. in a symbolic sense. The T. would render it literally. This is evident from the literal rendering of what follows. On the other hand, the inserted recenssion may constitute only a portion of a Toseftoic rendering.

ib. 12 באתגליותך — באתיותך לוט על סנאי עמך – בזעם... באתגליותך באתיותך ארעא.

Com. Rashi and Karo; as to the rendering of Live Com. Ze. 1:12; Mal. 1:4.

The inserted recenssion would render it symbolically.

ib. 3:8 הא אנא מיתי — ויתנלי — הנני מביא את עברי צמח

#### Insertions

IS. 1:24 ברם וי לרשיעיא כד אתנלי) – הוי אנחם מצרי

ib. 2:22 אתמנעו לכון –– חרלו מן הארם אשר נשמה באפו גאפו מלאשתעברא לאנשא למעברה רחלא רנשמת רוח חיין באפוהו (ארי יומא מלאשתעברא לאנשא למעברה רחלא רנשמת רוח חיין באפוהו (ארי יומא רומא היו הוא קים ומחר ליתוהי) וכלמא חשיב הוא.

ib. 3:15 ואפי חשיכיא מכלון אתון (ומיתן — ופני עניים טחנו בדיניהון).

ib. 5:3 ועתה יושב ירושלים ואיש יהודה שפטו נא ביני ובין כרמי — (נביא אמר להון הא בית ישראל מרדו מן אוריתא ולא צבן ... למיתב) כען יתבי.

The preceding passages of the T. make this rhetoric portion entirely excessive.

ib. 24:1 ותחפי בהתא (על דעברו על אוריתא) --- ועוה פניה There is no more necessity for a reason here than there is for the preceding בוקס את הארץ and the following והפיץ ישביה

ib. 30:25 העלכין – ביום סטול רב – פלגים יבלי מים ib. מלכין – ביום מטול רב – פלגים יבלי מים ולמשריתיהון) פצירין נגדין מיין.

ib. 41:7 הרש (הלא יבהתון בעובריהון) דמתקיף הרש) There is only one other such case, also evidently an interpolation, this is Ez. 16:20. The T. as a rule knows of no such rhetorical prefacing.

ib. 57:20 ישרדו בניהנם) — והרשעים כים נגרש) It is found in Cod. Reuch. only.

Jerem. 1:6 ובשירותי עקא — ארי רבא אנא — כי נער אנכי). וגלו אנא מתנבי על עמא הדין).

ib. 2:10 והסתכלו לחדא וחזו — כי עברו איי כתיים וראו ib. 2:10 והסתכלו לחדא וחזו (עממיא דגלן מכרך לכרך וממרינה למדינה נטלין ית מעותהון ומובלין (עממיא דגלן מכרך לכרך וממרינה למרינה למדינה נטליו ית טעותהון האון עמהון ובאתר דאינון שרן פרסין ית משכניהון ומקימין ית טעותהון ... וסגרין להון) אידא היא אומא ...

ib. 2:27 – ובעירן רבשתא אתיא עליהון – ובעת רעתם ib. 2:27 – נפרין – ובעירן רבשתא אתיא עליהון בטעותיהון ו) מורן קרמי אמרין רחים עלנו.

ib. 4:1 התקבל תיוכתך (ער לא תתחתם נזירתך) אלי תשוב Com. 31; 17, 20.

ib 51:1 הא נא מיתי על בבל ועל יתבי ארע כסדאי – לב קמי (הא נא מיתי על בבל ועל יתבי ארע כסדאי האנא מיתי עמטין קטוליו). ררם לבהון ושפירין בקומא, רוחהון

The insertion is in fact a duplicate interpretation of the former, interpreting כב קמי to refer to the Chaldeans by the method of מתכש. Karo, the latter takes it in a more literal sense.

Ezek. 13:19 לאמתא דלא חזי להון דימותון – ולהמית נפשות... 13:19 לאמתא דלא חזי להון לקימא. (לא אתון ממיתן) ולקימא נפשן דלא חזי להון לקימא.

Two different interpretations are here obviously incorporated. In the London Polyg. the reading is: דימותון אתון מסיתן, דתתקומן אתון מקומן. אתון מקומן.

Whether this was a correction by the editor due to misunderstanding or it represents a different reading, it adds emphasis to the fact that the passages in question are insertions.

ib. 16:5 אנהא לכון (למעבר לכון מבא חדא) – לרחמא למעבר לכון מבא הילהון. משעבורכון לרחמא דילהון.

ib. 16:20 (איכא איסגית לארגזא קרמי כנשת ישראל) – ותקחי דדברית ית בנך...

ib. 17:4 ואיבליה לארעא רבטלא מפולחנא --- בעיר כנענים שמו בארעא דכנען (ועד לא עלון בה בית ישראל) בקרית תגרין שויה.

Hos. 10:11 ואנא פרסית יתהון — ואני עברתי על טוב צוארה 10:11 משעבוריהון. משעבור מצרים — אעריתי ניר תסיף מצוריהון.

Hos. 3:3 נביא אמר (לה כנשתא דישראל – כי ימים רבים חובים 1:3 חוביכון גרמו לכון דתגלון) יומין סגיאין תתנהון לפולחני,

ib. 7:4 ... כלם... בכן יגלון בפריע מקרויהון כמא רמוחן לקימא -- כלם... מחשבת רשע) ועל דלא ארכרו נסין וגבורן דאתעבידו להון ביום מסקהון ממצרים מעדן מילש לישא עד לא חמא.

The inserted passage has no connection with the rest and renders irritating the whole passage. Com. Rashi on this v.

ib. 12:1 ורבית יהודה הוו מתקפין — ויהודה ער רר עם אל בו מתקפין. בפולחנא (ער רגלא עמא דאלהא מארעהון).

Joel 2:3 ואף שיזבא לית ביה — וגם פליטה לא היתה לו (לרשיעיא).

ib. 4:2 דבדרי ביני פלחי מזריא... (סחור – אשר פזרו בגוים סחור ארעא ישראל). סחור דארעא ישראל).

The inserted portion is found in extant editions, but is omitted in all other editions, including the princeps edition of Mikraoth Gedoloth.

Am. 7:14 מרי גיתי אנא ושקמין אית לי — כי בוקר אנכי בוקר אנכי בשקע ישראל אנא מסגיף נפשי). בשפלתא (מן קדם חובי דעמא ישראל אנא מסגיף נפשי).

ib. 9:11 בערנא ההיא אקום את מלכותא דבית דוד – ובניתיה... דנפלת... וכנישתהון אתקין (ותשלט בכל מלכותא ותנמר ותשיצי סני משריתא) והיא תתבני ותשכלל...

This portion, intended for the last three words of the verse, is to all intent a different version of a sort of a homily, examples of which are readily presented in the portions of the interpolated Targumim cited above. The original version seems to have been replaced by the interpolation.

Mica 7:1 ארי הויתי כמיסף טביא — כי הייתי כאספי קיץ (בערן דאברו חסיריא מן ארעא).

The inserted passage is merely putting כמוסף מביא of the T. in other words.

The latter part seems to me to belong to the first half of the v. forming a different rendering, which was incorporated in the T. to the second part of the v. and displaced the original. The former renders as  $\alpha$  and  $\alpha$  and  $\beta$  and  $\beta$ 

ib. 7:14 בעלמא דהוא עתיד) — עמא ראחסנתך — צאן נחלתך לאיתחרתא) ישרון בלחודהון.

The inserted portion is entirely disconnected with the rest, has no reference to any part of the v. It is explaining or com-

Ń

plementing the T. It was inserted with the intention of importing into this v. a Messianic air, while the T. might not have taken the v. in this sense.

ib. 7:20 (תדכר לנו עסידת – תתן אמת ליעקב חסר אברהם) יצחק דאתעקר על רבי מדבחא קרמך).

No reference is made in this v. to pryv. The interpolator, it would appear, was anxious to supply this mossion.

Nahum 1:6 (כד איתנלי ברחמתא למתן אוריתא – לפני זעמו) (כד איתנלי ברחמתא למתן אוריתא – לפני זעמו)

It has no connection and makes no sense with what follows. It can be, however, connected with the preceding v.  $\pi$  is probably a recenssion of the rendering of the T. of that v. and inserted at its end and then misplaced at the beginning of this v.



### **ADDITIONS**

Quotations from Targum Jonathan in Talmud and Midrash, like those from Onkelos, do not carry the name of the author to whom tradition ascribes the composition of the Targum. In most of the instances in Talmud Babli Targum Jonathan is quoted in the name of Rab Joseph. In two cases Rab Joseph himself quotes it, while in other cases the quotations are introduced by contract. In one case in the Midrash the quotation from Jonathan carries the name of Aquila. In the rest of the cases there is no indication of the source. They are just the same quotations from Jonathan. Incidental similarity cannot serve as a basis for a contrary view, particularly when some of the quotations are of an exegetical nature.

Several quotations in Yerushalmi and Midrash, which I assumed to be a different version of the targumic rendering in the respective cases, were cited above. However, there are at least two cases in which the rendering of the Targum is clearly implied. One is Y. Shekalim 2, 6, with reference to Is. 33:21: מכאן ואילך וימר אלף נחל אשר לא אוכל לעבור אפילו לבורנין גרולה מכאן ואילך וימר אלף נחל אשר לא אוכל לעבור אפילו לבורנין גרולה.

This implies the rendering of the Targum of 18. In Joma 77b the same exposition is accompanied by a quotation from the Targum.

The other case is Mech. יתרו, 9 with reference to Is. 21:9. which was quoted above (p. 29, note 43) from Gen. r., namely, וייש מחליפים ברבר נופלת זו מלכות בכל רכתיב כה נפלה בכל. It is based on the rendering of the Targum עתירא אר עתירא Had it not been based on the rendering of the Targum (which was well known to the scholar), there would certainly have followed a note giving the interpretation of the quotation from Is.

As regards the quotations from the Targum in Babli, it is well to notice that most of them represent interpretations of an expository nature. At least in two cases the quotations represent a different version of the targumic rendering.

#### ADDITIONS

Most of the quotations were referred to by De Rossi, Zunz and Frankel.

Quotations given in the name of Rab Joseph:

Moed Katan 26a on 2K 2:12 :

אביו ואמו ורבו שלמדו תורה מנלן דכתיב ואלישע רואה והוא מצעק אבי אבי רכב ישראל ופרשיו, אבי אבי זה אביו ואמו, רכב ישראל ופרשיו זה רבו שלימדו תורה מאי משמע כדמתרגם רב יוסף דמב להון לישראל בצלותיה מרתיכין ופרשין.

Pesachim 68a on Is. 5:17: וחרבות מחים גרים יאכלו, מאי משמע, כרמתרגם רב יוסף ונכסיהון ררבות מחים גרים יאכלו, אי משמע, דרשיעיא צריקיא יחסנון.

Menachoth 110a on Is. 19:18 : כאי עיר החרס יאמר לאחת, כדמתרגם רב יוסף קרתא רבית שמש רעתיד למחרב אתאמר דהיא חרא מנהון.

Joma 77b on Is. 33:21 :

יכול יעברנו בבורני גדולה ת"ל וצי אדיר לא יעברנו, מאי משמע, כמדתרגם רב יוסף לא תזל ביה בספינת ציידין ובורני רבתא לא תנוזינה. Aboda Zara 44a on Is. 41:16 :

ומאי משמע דהאי וישאם דוד, לישנא דזרויי הוא, כדמתרגם יוסף תזרם ורוח תשאם ומתרגמינן תזרינון ורוח תמלמלינון.

The interpretation of 2S 5:21 is against the rendering there of the Targum. It seems that the Agadist would render in the same sense as ורוה תשאם ווישאם דוו Targum, namely, and David scattered them. Other Agadists would adhere to the extant rendering of the Targum. Hence the quotation in Rosh Hashana 22b. In the instance here, however, the quotation is introduced by הוא היא אויער and also by כרמתרנמינן one of them is seemingly an interpolation.

Joma 32b on Jer. 46:20 :

מאי קרצו אמר עולא לישנא דקטלא הוא, אמר רב נחמן בר יצחק מאי קרא עגלה יפה פיה מצרים קרץ מצפון בא בא, מאי משמע, כדמתרגם רב יוסף מלכותא יאי הוה מצרים עממין קטולין מצפונא ייתון עלה למבזה.

Kiddushin 13a on Hos. 4:2 : אילה וכחש ורצח וגנב ונאף פרצו ברמים נגעו, מאי משמע, כרמתרגם רב יוסף מולידין בגין מנשי חבריהון חובין על חובין מוסיפין

#### 148 TARGUM JONATHAN TO THE PROPHETS

Nedarim 38a on Am. 7:14:

עמום דכתיב ויען עמום ויאמר אל אמציה לא נביא אנכי ולא בן נביא אנכי כי בוקר אנכי ובולם שקמים, כדמתרגם רב יוסף ארי מרי ניתי אנא ושקמין לי בשפלתא.

Baba Kama 3b on Ob. 1:6 : איך נחפשו עשו נבעו מצפוניו, מאי משמע, כרמתרנם רב יוסף איכרין איתגלייו מממרוהי.

Berakoth 28a on Zef. 3:18 :

אמר ריב"ל כל המתפלל תפלה של מוספין לאחר ארבע שעות לרי יהודה עליו הכתוב אומר נוגי ממועד אספתי ממך היו, מאי משמע דהאי נוגי לישנא דתברא הוא, כדמתרגם רב יוסף תברא אתי על סנאיהון דבית ישראל על דאחרו זמני מוערי דבירושלם.

Kiddushin 72b on Zech. 9:6 :

אלא לר׳ יוסי מאי וישב ממזר באשרוד, כדמתרגם רב יוסף יתבון בית אלא לר׳ יוסי מאי וישר ממזר באשרוד, בארעהון דהוו דמי בה לנוכראין.

This is also a different version of the Targum to this verse. Our Targum renders it: היישראל באישרור דהוו בה כנוכראין.

Two quotations are said by Rab Joseph:

Sanhedrin 94b on Is. 8:6 :

א"ר יוסף אלמלי תרגומא דהאי קרא לא הוה ידענא מאי קאמר חלף דקץ עמא הדין במלכות רבית דור דמדבר להון בניח כמי שילוחא דנגדין בנייח ואיתרעיאו ברצין ובן רמליהו.

#### ADDITIONS

Moed Katan 28b on Zech. 12:11:

נענה ר׳ עסיבא ואמר, ביום ההוא יגרל המספר בירושלם כמספר הררימון, וא"ר יוסף אלמלא תרגומיה דהאי קרא לא הוה ידענא מאי קאמר בערנא ההיא יסגי מספרא בירושלם כמספרא דאחאב בר עמרי דסטל יתיה ההיא יסגי מספרא בירושלם כמספרא דאחאב בר עמרי הסטל יתיה ההרימון בר טברימון וכמספר דיאשיה בר אמון דסטל יתיה פרעה חגירא בבקעת מגירון.

Quotations preceded by :: ומתרגימנן :

Nazir, last Mishna, according to the version in Ein-Jakob, on 1S 1:11:

ומורה אל יעלה על ראשו, ומתרגמינן ומרות אנוש לא תהא עלוהי. Rosh Hashana 22b on 25 5:21 :

מאי משמע רמשיאין לישנא דיקור הוא רכתיב וישאם רור ואנשיו, ומתרנמינן ואוקרינון רור.

Moed Katan 2a on Is. 62:5 :

ומאי משמע דהאי בית הבעל לישנא רמייתבותא הוא דכתיב כי יבעל בחור בתולה, ומתרגמינן ארי כמא דמיתותב עולם עם בתולתא יתיתבון בנייך בנייך.

Quotations without reference to the Targum:

Sanhedrin 95a on Is. 10:32 :

א"ר הומא אותו היום נשתייר מעונה של נוב. אמרי ליה כלדאי אי אזלת האידנא יכלת לה ואי לא לא יכלת לה. אורחא דבעא לסגויי בעשרה יומי סנא בחד יומא. כי מטו לירושלם שדי ליה ביסתרקי, עד דסליק ויתיב מעלוי שורה, עד דחזיוה לכולה ירושלם. כי חזייה איזומר בעיניה. אמר הלא דא היא קרתא דירושלם דעלה ארנשית כל משריתי ועלה אמר הלא דא היא קרתא דירושלם דעלה ארנשית כל משריתי ועלה בבישת כל מדינתא, הלא היא זעירא וחלשא מכל כרכי עממיא דכבשית בתקוף ידי עלה. וקם ומניד ברישיה מוביל ומייתי בידיה על מור בית מקדשא דבציון על עזרתא דבירושלם אמרי...

The portion beginning הלא דא is found in all editions of the Targum, and has been considered above (p. 132). At any rate, the portion beginning ומניד is the targumic rendering of the verse.

Shabbath 128a on Josh. 7:21 : וארא בשלל אדרת שנער, ר׳ אסי אמר אסטלא רמילא. The rendering of אדרת in Targum is איצטלא.

A quotation of the Targum to Nahum 3, 8, preceded by

in Gen. r. 1: מתרנמינו

אמון רבתא כמה דתימא התיטבי מנא אמון, ומתרגמינן האת מבא אמון רבתא כמה דתימא מאלכסגדריא רבתא דיתבא בין נהרתא.

Ecc. r. 11, 3 quotes the Targum to Is. 5:6 in the name of Aquila:

תרנם עקילם הנר ועל העבים אצוה מהמטיר עליו מטר, ועל נביאיא אפקד דלא יתנבאון להון נבואתא.

Y. Shabbath 6, 4 contains a translation of Is. 5:18-23. Some of the rendering coincide with those in the Targum, namely: השרות (Targum שיראין). The rendering of דיוקייא-המבעות המהרונים follows the T. Jud. 8:21, to which reference is made (The T. here having מנקיא מציא) מציא אייז סווא אייז סווא אייז מדשיא (סיבכיא-עינקיא ז'י on the margin of Cod. Reuch. to Jud. 1. c. having for אייז סווא אייז as the rendering of ההיחשים is the translation in the T. of מני משה. There are good reasons for the supposition that this is a version of the Targum to these verses. Com. 1. c.

Y. Taanith 2, 5: גא״ר לוי מהו ארך אפים רחיק רגיז.

The rentering of ארך אפים in the Targum to Joel 2:13 is (Also On. Exod. 34:6: Ps. Jon. having ארן (ארך רוח עשה לד רכך ומעלליך). Psichta Lam. r. 16 on Jer. 4:18: ומי עשה לך ררכך ומעללין This agrees with the Targum except that the latter has instead of אורחתיך מרידאתא It is to be noticed that both this and the preceding citation contain exceptical renderings.

Lev. r. 6, 4: המצפצפים והמהנין אלין המציינין אלו דמנהמין. Targum רמנצפין ודמנהמין.

Lev. r. 5, 2; Exod. r. 10:5 on Am. 6:4 מטות שן על ערסין . דשכבן על ערסן רמכבשן בשן רפיל.

Can. r שחורה on Ez. 16:61 הוא דעתיה דרי יוחנן... מהו לבנות לכופרניו.

This is the usual rendering of בנות 5 in the Targum (com. vv. 46, 48, 49, 57), although in this verse the rendering is אשתכעא. R. Jochanan would have here also the usual rendering.

Finally, there is the use of מעוותא for idols in Yerushalmi and Midrashim. Com. Y. Berakoth 9, 1 אינון הכא ומעוותהון בבכל אינון הכא ומעוותהון ברומי ואינון הכא ומעוותהון עמהון 10, 2: ואינון הכא ומעוותא אוי לכם ולמעותכם is the peculiar rendering in the Targumim of idols, it is reasonable to assume that

Digitized by Google

this descriptive term came into use in the Yerushalmi from the Targum.

2.

The toseftoic portions which were examined in the chapter on Interpolated Targumim do not represent all the Midrashic additions to Targum Jonathan. Many more are to be found in the commentaries of Kimchi, Rashi and other Rabbinical sources. A great number of fragmentary Targumim are found on the margin of Cod. Reuch. All of which were collected and elaborated by Bacher (Z. D. M. G., v. 28, p. 1 et seq.).

On close examination it will be found that those fragments on the margin of Cod. Reuch. which are headed by ments on the margin of Cod. Reuch. which are headed by ments on the margin and 'M' be have many characteristic points in common. Hence there is no ground for an insistence on a line of division between them as is held by Bacher. They may have a common source. Or, certain fragments in each group may be assigned to an earlier date and a different source than the rest. It will be noticed that the additions to the Targum of Is. 49:24, 25, which in Cod. Reuch. is referred to merce the source is designated in the extant editions M''n.

In the main, the fragments described as  $\pi$  ,  $\pi$  ,

All these groups contain fragments which either explain or are complementing the rendering of Jonathan.

יויריחו אחידא בדשין דפרולא ומתקפא 10 ה"א חירא אחידא בדשין דפרולא ומתקפא 10 חיריחו אחידא בדשין היריחו אחידא בעברין דנחשא adds כמה דמתרדיף 15 26:20 ס"א בעברין דנחשא adds כמה דמתרדיף בר ניצוצא קוראה בטוריא כמוריא קרמאה Also explaining the Targum Josh 4:19 לירחא – לירחא קרמאה קרמאה לירחא - דניסן.

So that there is scarcely any foundation for a supposition that they represent three distinct sources. There is equally no basis for a theory of an earlier Targum to the Prophets of which the  $\eta \eta \eta$  are remnants.

However, although of a comparatively later date, they have preserved some earlier and later displaced renderings of the Targum. Here are the instances in the Yerushalmi:

ירושי on Josh. 5:3 מיזרין Jon. הריפין, Jon. ירושי נסאמאמא 3:31 במסאמא 1:30. זית דשר Jon. יו מיכת 1:11 לית מיכת Jon. גיתורי Jon. דתורי (Jon. יחי מיכת Jon. גיעלה Jon. יחי מיכת Jon. גיעלה Jon. גיעלה Jon. גיעלה Jon. גיעלה נסליון (Jon. גיעלה Jon. גיעלה אולין Jon. גיעלה אולין Jon. גיעלה Jon. גיעליקו בוצינא Jon. גיעליקו בוצינא Jon. גיעליקו בוצינא Jon. גיעליקו בוצינא Jon. אוליקו בוצינא Jon. אוליקו בוצינא Jon. גיעליקו בוצינא Jon. אוליקו בוצינא אוליקו בוצינא אוליקו בוצינא אוליקו בוצינא אוליקו אינא אוליקו אייען אייעליא אוליא אוליא אייען אייען



.

.

-



# 

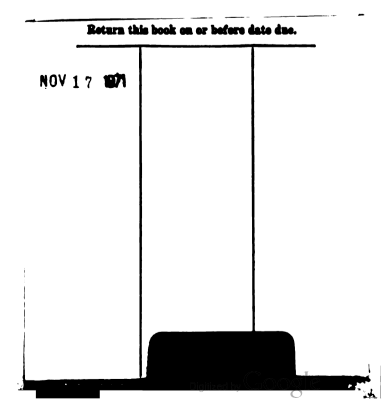




BM 930 C4

.

## Stanford University Librarie Stanford, California





9.000 r ) we have the relation